
NETIZEN: JOURNAL OF SOCIETY AND BUSSINESS 
Vol. 2 No. 2 Januari 2026, hal., 145-162 

e-ISSN: 3032-4319 
 

 

145 

KONSTRUKSI MORALITAS BISNIS DALAM ISLAM PERSPEKTIF HADIS 
 

Muhammad Hotibul Umam 
Universitas Islam Sultan Maulana Hasanudin Banten 

muhammadkhotibulumam380@gmail.com 
 

Muhammad Alif 
Universitas Islam Sultan Maulana Hasanudin Banten 

muhammad.alif@uinbanten.ac.id 
 

ABSTRACT 
Business activities in the modern economic landscape are often trapped in a capitalistic 
paradigm that justifies any means for profit accumulation, triggering various detrimental 
market distortions. This study aims to reconstruct the concept of business morality and 
business competition from an Islamic perspective through textual analysis of hadith. Using a 
qualitative method with a Grounded Theory approach, this study analyzes 16 selected ahkam 
hadiths from Kutubus Sittah through open coding, axial coding, and selective coding stages. 
The results found that the construction of Islamic business morality is built upon four 
integrated main dimensions: (1) Basic Philosophy emphasizing consensualism (antaradin) and 
economic independence; (2) Elimination of Market Distortion through strict prohibitions on 
hoarding (ihtikar), price manipulation (najasy), and supply chain intervention; (3) Integrity-
Based Professionalism requiring absolute honesty, product transparency, and service 
excellence; and (4) Divine Accountability placing the business vision on afterlife salvation. This 
study concludes that business ethics in Islam is not merely a normative rule, but a 
manifestation of worship combining individual piety and social justice to achieve equitable 
welfare (falah). 
Keywords: Business Ethics, Business Competition, Ahkam Hadith, Grounded Theory, 

Islamic Morality. 

 

ABSTRAK 
Aktivitas perniagaan dalam lanskap ekonomi modern sering kali terjebak pada paradigma 
kapitalistik yang menghalalkan segala cara demi akumulasi keuntungan, sehingga memicu 
berbagai praktik distorsi pasar yang merugikan. Penelitian ini bertujuan untuk 
mengonstruksi ulang konsep moralitas bisnis dan persaingan usaha dalam perspektif Islam 
melalui penelusuran data tekstual hadis. Menggunakan metode kualitatif dengan 
pendekatan Grounded Theory, penelitian ini menganalisis 16 hadis ahkam terpilih dari 
Kutubus Sittah melalui tahapan open coding, axial coding, dan selective coding. Hasil 
penelitian menemukan bahwa konstruksi moralitas bisnis Islam terbangun di atas empat 
dimensi utama yang saling terintegrasi: (1) Filosofi Dasar yang menekankan prinsip 
konsensualisme (antaradin) dan kemandirian ekonomi; (2) Eliminasi Distorsi Pasar melalui 
larangan tegas terhadap penimbunan (ihtikar), manipulasi harga (najasy), dan intervensi 
rantai pasok; (3) Profesionalitas Berbasis Integritas yang mewajibkan kejujuran mutlak, 
transparansi produk, dan pelayanan prima; serta (4) Akuntabilitas Ilahiah yang 
menempatkan visi bisnis pada keselamatan akhirat. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 
etika bisnis dalam Islam bukan sekadar aturan normatif, melainkan manifestasi ibadah 

mailto:muhammadkhotibulumam380@gmail.com
mailto:muhammad.alif@uinbanten.ac.id


146 
 

yang memadukan kesalehan individual dan keadilan sosial untuk mencapai kesejahteraan 
yang berkeadilan (falah). 
Kata Kunci: Etika Bisnis, Persaingan Usaha, Hadis Ahkam, Grounded Theory, Moralitas Islam. 

 

PENDAHULUAN 

Aktivitas perniagaan dan persaingan usaha dalam lanskap ekonomi modern sering 

kali dipandang sebagai medan pertempuran yang menghalalkan segala cara demi meraih 

keuntungan materi semata. Paradigma kapitalistik yang berorientasi pada akumulasi 

modal tidak jarang mengabaikan aspek etika, sehingga memunculkan berbagai distorsi 

pasar yang merugikan. Padahal, dalam pandangan Islam, aktivitas ekonomi tidak hanya 

sekadar sarana mencari nafkah, melainkan juga merupakan ladang ibadah yang memiliki 

dimensi transendental dan kemaslahatan umat. 

Realitas di lapangan menunjukkan masih maraknya praktik persaingan tidak sehat 

yang mencederai tatanan ekonomi masyarakat. Bentuk-bentuk manipulasi seperti 

penimbunan barang pokok (ihtikar) untuk menaikkan harga, rekayasa penawaran palsu 

(najasy), hingga pemutusan rantai pasok (talaqqi rukban) masih sering dijumpai. Selain itu, 

ketidakjelasan dalam transaksi (gharar) dan kecurangan (fraud) menjadi fenomena yang 

menggerus kepercayaan pasar. Hal ini mengindikasikan adanya krisis moralitas dalam 

dunia bisnis yang menuntut adanya reorientasi nilai. 

Sebagai sumber hukum kedua dalam Islam, Hadis Nabi Muhammad SAW 

memberikan tuntunan komprehensif terkait etika bisnis. Rasulullah SAW, yang dikenal 

sebagai Al-Amin (Terpercaya), telah meletakkan fondasi moralitas yang kuat dalam setiap 

sendi perniagaan. Hadis-hadis ahkam memberikan batasan yang tegas antara yang halal 

dan haram, serta menawarkan solusi profesionalitas yang dibangun di atas kejujuran 

mutlak dan transparansi. 

Meskipun banyak literatur yang membahas etika bisnis Islam, sebagian besar masih 

bersifat normatif-deskriptif atau hanya menafsirkan hadis secara parsial. Masih jarang 

penelitian yang mencoba membangun sebuah model moralitas bisnis yang utuh dari data 

tekstual hadis menggunakan pendekatan metodologis yang ketat. Oleh karena itu, 

penelitian ini urgen untuk dilakukan dengan menggunakan metode Grounded Theory. 

Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk tidak sekadar menguji teori yang sudah ada, 

melainkan "menemukan" teori atau konstruksi moralitas baru yang berakar langsung dari 

data-data hadis yang otoritatif. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengonstruksi konsep moralitas bisnis dalam Islam 

berdasarkan pembacaan Grounded Theory terhadap hadis-hadis ahkam. Melalui proses 

coding (pengkodean) terhadap hadis-hadis tentang prinsip dasar transaksi (antaradin), 

larangan distorsi pasar, hingga etika profesionalitas, penelitian ini berupaya merumuskan 

sebuah kerangka kerja etika yang relevan. Konstruksi ini diharapkan tidak hanya menjawab 

persoalan stabilitas sosial dan ekonomi, tetapi juga merumuskan profil pengusaha muslim 

yang akuntabel secara ilahiah. 

 



147 
 

 
 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis studi pustaka atau library 

research. Pendekatan yang digunakan adalah Grounded Theory (Teori Berbasis Data). 

Berbeda dengan penelitian deduktif yang berangkat dari teori untuk menguji data, 

pendekatan ini bekerja secara induktif: peneliti menyelami data tekstual untuk 

membangun sebuah konstruksi teoretis tentang moralitas bisnis tanpa dipengaruhi oleh 

asumsi awal. Metode ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk menelusuri pola-pola 

makna (meaning structures) yang terkandung dalam teks-teks hadis secara mendalam. 

Data primer dalam penelitian ini adalah himpunan hadis-hadis ahkam  yang 

berkaitan dengan etika bisnis, persaingan usaha, dan muamalah. Data dikumpulkan 

melalui metode dokumentasi tematik. Sebanyak 16 hadis terpilih dijadikan korpus data 

utama. Hadis-hadis tersebut bersumber dari kitab-kitab hadis otoritatif (Kutubus Sittah dan 

kitab mu'tabar lainnya), antara lain: Shahih Al-Bukhori, Shahih Muslim, Sunan At-Tirmidzi, 

Sunan An-Nasa’i, Sunan Ibnu Majah, dan Shahih Ibnu Hibban. Pemilihan sampel data 

dilakukan dengan teknik purposive sampling, di mana hadis yang dipilih harus memenuhi 

kriteria: (1) Memiliki muatan hukum (ahkam) terkait transaksi ekonomi; (2) Membahas 

interaksi antar-pelaku pasar (penjual-pembeli atau pesaing); dan (3) Mengandung nilai-nilai 

moralitas eksplisit maupun implisit. 

Analisis data juga dilakukan mengikuti prosedur sistematis Grounded Theory model 

Strauss dan Corbin, yang terdiri dari tiga tahapan pengkodean (coding) sebagai berikut: 

1. Pengkodean Terbuka (Open Coding): Tahap ini melibatkan penguraian data untuk 

mengidentifikasi konsep-konsep dasar. Peneliti melakukan pembacaan cermat 

(close reading) terhadap matan hadis dan memberikan label konseptual pada frasa 

kunci. Sebagai contoh, frasa "la yabi'u ba'dukum 'ala bay'i ba'dh" yang artinya 

"jangan menjual di atas jualan orang lain" diberi kode dasar Larangan Intervensi 

Transaksi. Pada tahap ini, ditemukan berbagai kode dasar seperti "Asas Kerelaan", 

"Kemandirian Ekonomi", hingga "Larangan Manipulasi Harga". 

2. Pengkodean Aksial (Axial Coding): Pada tahap ini, kode-kode dasar yang memiliki 

kemiripan karakteristik dikelompokkan kembali ke dalam kategori-kategori yang 

lebih besar (Kode Final). Proses ini bertujuan untuk melihat hubungan sebab-akibat 

dan konteks antar konsep. Berdasarkan data, kode-kode dikerucutkan menjadi 

beberapa kategori utama, seperti: 

• Integritas Personal: Mencakup kode kejujuran (shiddiq), amanah, dan 

larangan sumpah palsu. 

• Keadilan Pasar: Mencakup kode larangan ihtikar (penimbunan), najasy 

(manipulasi harga), dan talaqqi rukban (distorsi pasokan). 

• Transparansi Transaksi: Mencakup kejelasan status halal-haram, larangan 

gharar, dan kewajiban menjelaskan aib barang. 



148 
 

3. Pengkodean Selektif (Selective Coding): Ini adalah tahap akhir di mana peneliti 

memilih satu kategori inti yang mampu memayungi seluruh kategori lainnya. Pada 

tahap ini, abstraksi dilakukan untuk merumuskan teori substantif. Hasil dari proses 

ini adalah konstruksi "Moralitas Bisnis Islam" yang mengintegrasikan dimensi 

spiritual (niat dan wara'), dimensi sosial (keadilan distribusi), dan dimensi 

profesional (layanan prima dan transparansi). 

Untuk menjaga validitas data, peneliti menggunakan teknik triangulasi sumber 

dengan membandingkan matan hadis dari berbagai periwayat untuk memastikan 

konsistensi makna teks sebelum dilakukan interpretasi teoretis. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Berdasarkan penelusuran terhadap kitab-kitab hadis otoritatif yaitu Kutubus Sittah 

dan kitab pendukung, ditemukan 16 hadis yang menjadi korpus data utama. Melalui proses 

open coding dan axial coding, data tersebut diklasifikasikan ke dalam empat dimensi utama 

etika bisnis, sebagaimana tersaji dalam Tabel 1 berikut: 

Tabel 1: Matriks Kodifikasi Hadis Etika Persaingan Usaha 

Kategori Utama 
(Axial Code) 

Konsep Dasar 
(Open Code) 

Sumber Referensi 
(Mukharrij) 

A. Filosofi dan Pondasi 
Dasar 

Prinsip Antaradin 
(Konsensualisme) 

HR. Ibnu Majah No. 2185 

Etos Kemandirian (Al-Kasb) HR. Bukhari No. 2072 

Kejelasan Status Hukum (Wara') HR. Bukhari No. 52 

B. Eliminasi Distorsi Pasar 

Larangan Ihtikar (Penimbunan) HR. Muslim No. 1605 

Larangan Najasy (Manipulasi 
Harga) 

HR. Bukhari No. 2140 

Larangan Talaqqi Rukban 
(Intervensi Pasok) 

HR. Bukhari No. 2150 

Larangan Gharar 
(Spekulasi/Ketidakjelasan) 

HR. Muslim No. 1513 

Larangan Mengintervensi 
Transaksi Orang Lain 

HR. Bukhari No. 2139 

C. Profesionalitas dan 
Integritas 

Larangan Curang/Fraud (Ghisy) HR. Ibnu Hibban No. 5559 

Transparansi Produk & Aib HR. Bukhari No. 2110 

Akurasi Takaran (Anti-Tatfif) HR. An-Nasa'i No. 4606 

Pelayanan Prima (Service 
Excellence) 

HR. Bukhari No. 2076 

D. Akuntabilitas dan Tujuan 
Akhir 

Larangan Dharar 
(Membahayakan Publik) 

HR. Ibnu Majah No. 2341 

Disiplin Keuangan  
(Larangan Menunda Utang) 

HR. Bukhari No. 2287 

Larangan Merampas Hak dengan 
Sumpah 

HR. Bukhari No. 2666 

Kedudukan Mulia Pedagang Jujur 
(Ultimate Goal) 

HR. Tirmidzi No. 1209 



149 
 

 Sumber: Data diolah Peneliti (2025) 

Tabel di atas menunjukkan bahwa konstruksi moralitas bisnis dalam Islam tidak 

hanya berfokus pada akad (transaksi) semata, melainkan mencakup dimensi huslu (niat 

dan kemandirian), proses (mekanisme pasar yang adil dan transparan), hingga hilir 

(dampak sosial dan pertanggungjawaban ilahiah). Temuan ini menjadi dasar analisis lebih 

lanjut dalam pembahasan berikut. 

 
3.1 Pengertian Etika dan Bisnis 

Sebelum melangkah lebih jauh pada konstruksi moralitas bisnis yang digali dari 

hadis, penting untuk terlebih dahulu mendudukkan definisi operasional dari dua variabel 

utama pembahasan ini, yakni etika dan bisnis. Pemahaman yang jernih terhadap kedua 

entitas ini akan menjadi fondasi dalam memahami bagaimana Islam memadukan keduanya 

menjadi satu kesatuan sistem muamalah yang utuh. 

Secara etimologis, kata etika berakar dari bahasa Yunani Kuno, yaitu ethos. Dalam 

bentuk tunggal ethos memiliki banyak arti, antara lain tempat tinggal yang biasa, padang 

rumput, kandang, kebiasaan, adat, akhlak, watak, perasaan, sikap, dan cara berpikir. 

Namun, dalam bentuk jamak ta etha, kata ini memiliki arti adat kebiasaan. K. Bertens, 

seorang pakar filsafat moral, menegaskan bahwa makna adat kebiasaan inilah yang 

menjadi latar belakang terbentuknya istilah etika yang kemudian disepakati oleh para filsuf 

besar seperti Aristoteles sebagai ilmu tentang apa yang biasa dilakukan atau ilmu tentang 

adat kebiasaan.1 

Dalam diskursus filsafat, etika dibedakan dengan etiket. Jika etiket menyangkut 

cara (tata krama) perbuatan harus dilakukan, maka etika menyangkut norma tentang 

apakah perbuatan itu boleh dilakukan atau tidak. Etika adalah refleksi kritis dan rasional 

mengenai nilai dan norma yang menyangkut bagaimana manusia harus hidup baik sebagai 

manusia. Oleh karena itu, etika sering disebut sebagai filsafat moral, yakni ilmu yang 

menyelidiki tentang perilaku manusia dipandang dari segi baik dan buruknya sejauh yang 

dapat ditentukan oleh akal.2 

Dalam perspektif Islam, istilah etika memiliki kedekatan makna yang sangat erat 

dengan akhlak. Kata akhlak merupakan bentuk jamak dari bahasa Arab khuluq yang berarti 

tabiat, perangai, atau adab. Imam Al-Ghazali dalam kitab Ihya’ ‘Ulumuddin mendefinisikan 

akhlak sebagai suatu kondisi yang tertanam kuat dalam jiwa (hay’ah rasikhah fin-nafs), yang 

darinya lahir perbuatan-perbuatan dengan mudah dan gampang tanpa memerlukan 

pemikiran dan pertimbangan yang mendalam.3 Jika perbuatan yang lahir itu baik menurut 

akal dan syariat, maka disebut akhlak yang baik (khuluq hasan); sebaliknya jika yang lahir 

adalah perbuatan buruk, maka disebut akhlak yang tercela. Dengan demikian, etika dalam 

Islam bukan sekadar pengetahuan tentang baik-buruk (kognitif), melainkan kondisi 

batiniah yang melahirkan perilaku bajik secara otomatis. 

 
1 K. Bertens, Etika, (Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 2007), hlm. 4-6. 
2 Ahmad Rafiqi Tantawi, "Pengertian Etika, Perbedaan Etika, Moral, Norma, Nilai", Jurnal Ilmiah Universitas Medan Area, 
(2023), hlm. 2. 
3 Imam Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulumuddin, Jilid III, (Beirut: Dar al-Ma’rifah, t.t.), hlm. 53. 



150 
 

Sedangkan istilah bisnis diadopsi dari bahasa Inggris business, yang secara harfiah 

berasal dari kata dasar busy atau sibuk. Dalam konteks awal, ini merujuk pada kesibukan 

individu, komunitas, atau masyarakat dalam mengerjakan sesuatu yang mendatangkan 

keuntungan. Secara terminologis, Skinner mendefinisikan bisnis sebagai pertukaran 

barang, jasa, atau uang yang saling menguntungkan atau memberi manfaat. Sementara 

itu, Hughes dan Kapoor mendefinisikan bisnis sebagai suatu kegiatan usaha individu yang 

terorganisasi untuk menghasilkan dan menjual barang dan jasa guna mendapatkan 

keuntungan dalam memenuhi kebutuhan masyarakat.4 Dari definisi-definisi konvensional 

ini, terlihat bahwa orientasi utama bisnis adalah profit maximization (maksimalisasi laba) 

melalui aktivitas produksi dan distribusi. 

Namun, Islam menawarkan perspektif yang lebih komprehensif. Dalam Al-Qur'an 

dan Hadis, aktivitas bisnis sering diwakili oleh terminologi At-Tijarah (perniagaan) dan Al-

Bai' (jual beli). Kata Tijarah dalam bahasa Arab bermakna pengelolaan harta benda untuk 

mencari keuntungan. Menariknya, Al-Qur'an menggunakan kata tijarah tidak hanya untuk 

transaksi material antar-manusia (horizontal), tetapi juga untuk transaksi spiritual dengan 

Allah (vertikal), sebagaimana termaktub dalam Surah As-Saff ayat 10 tentang perniagaan 

yang menyelamatkan dari azab yang pedih. 

Dalam pandangan Islam, bisnis atau at-tijarah didefinisikan sebagai serangkaian 

aktivitas ekonomi (produksi, distribusi, konsumsi) yang tidak hanya dibatasi oleh kuantitas 

kepemilikan harta, tetapi dibatasi oleh cara perolehan  dan pendayagunaannya. Bisnis 

Islami adalah aktivitas ekonomi yang bertujuan mencari falah (kemenangan/kebahagiaan) 

dunia dan akhirat. Artinya, bisnis bukan entitas yang bebas nilai (amoral), melainkan terikat 

dengan aturan syariah. Jika bisnis konvensional berhenti pada laba, bisnis Islam 

melanjutkannya hingga berkah. Sebagaimana ditegaskan dalam sebuah kaidah bahwa 

setiap transaksi muamalah pada dasarnya adalah mubah (boleh) kecuali ada dalil yang 

mengharamkannya, yang menuntut pelaku bisnis untuk selalu waspada terhadap rambu-

rambu larangan seperti riba, gharar, dan maysir.5 

 
3.2 Filosofi Dasar dan Fondasi Spiritual: Mengembalikan Jiwa dalam Perniagaan 

Setelah memahami definisi etika dan bisnis, analisis data Grounded Theory 

menemukan bahwa dalam Islam, bisnis tidak dimulai dari "bagaimana mencari untung", 

melainkan "bagaimana menata niat dan mental". Konstruksi moralitas bisnis Islam 

dibangun di atas fondasi filosofis yang kokoh sebelum masuk pada aturan teknis pasar. 

Berdasarkan pengelompokan hadis, fondasi ini terdiri dari tiga pilar utama: 

Konsensualisme (Antaradin), Etos Kemandirian (Al-Kasb), dan Kehati-hatian Hukum 

(Wara’). 

a. Prinsip Antaradin: Konsensualisme Sebagai Basis Validitas Transaksi 

 
4 Norvadewi, "Bisnis dalam Perspektif Islam (Telaah Konsep, Prinsip, dan Landasan Normatif)", Jurnal Al-Tijary, Vol. 1, No. 
1 (2015), hlm. 34. (Jurnal ini mengutip definisi Hughes & Kapoor serta Skinner). 
5 Imroatus Sholiha, "Bisnis dalam Pandangan Islam", Jurnal Iqtishodiyah, Vol. 1, No. 1 (2019), hlm. 2. 



151 
 

Dalam hukum ekonomi Islam, keabsahan perpindahan kepemilikan tidak cukup 

hanya dengan adanya ijab-qabul secara lisan, tetapi harus didasari oleh substansi kerelaan 

hati. Hal ini didasarkan pada Hadis Riwayat Ibnu Majah, di mana Rasulullah SAW bersabda: 

"Sesungguhnya jual beli itu harus dilakukan atas dasar saling ridha (antaradin)."6 

Secara tekstual, penggunaan kata innama (sesungguhnya/hanyalah) dalam kaidah 

bahasa Arab ushul fiqh berfungsi sebagai hasyr atau pembatasan. Artinya, satu-satunya 

jalan yang membuat transaksi itu halal adalah adanya kerelaan atau ridha. Jika elemen ini 

hilang, maka transaksi tersebut batal demi hukum agama, meskipun secara administratif 

mungkin terlihat sah. Sedangkan secara filosofis, prinsip antaradin ini merupakan antitesis 

dari segala bentuk kezaliman ekonomi. Kerelaan (ridha) mensyaratkan dua hal 

fundamental: kebebasan kehendak dan kejelasan informasi. Dalam konteks pasar modern, 

prinsip ini sangat relevan untuk mengkritik praktik monopoli dan penipuan. 

• Pertama, dalam kasus monopoli, konsumen sering kali terpaksa membeli dengan 

harga tinggi karena tidak ada pilihan lain. Meskipun terjadi transaksi, namun unsur 

saling ridha tercederai oleh keterpaksaan sistemik. 

• Kedua, kerelaan tidak mungkin hadir dalam ketidaktahuan. Jika penjual 

menyembunyikan cacat barang, maka kerelaan pembeli adalah kerelaan yang semu 

(false consent). 

Oleh karena itu, hadis ini menegaskan bahwa etika bisnis Islam sangat menjunjung 

tinggi fairness. Bisnis bukan tentang siapa yang paling pintar memanipulasi persetujuan 

orang lain, melainkan tentang pertukaran nilai yang didasari oleh ketulusan dan 

transparansi penuh. Tanpa antaradin, keuntungan yang didapat hanyalah "harta haram" 

yang dimakan secara batil. 

b. Al-Kasb: Etos Kemandirian dan Produktivitas Bermartabat 

Islam menolak keras mentalitas parasitisme atau perilaku meminta-minta yang 

merendahkan martabat manusia. Etika bisnis Islam dibangun di atas fondasi Al-Kasb, yakni 

semangat untuk bekerja mandiri dan produktif. Hal ini terekam jelas dalam pujian Nabi 

SAW terhadap Nabi Daud AS: 

"Tidaklah seseorang memakan makanan yang lebih baik sama sekali daripada 

makanan yang berasal dari hasil kerja tangannya sendiri. Dan sungguh, Nabi Allah Dawud AS 

dahulu makan dari hasil kerja tangannya sendiri."7 

Hadis ini mengandung makna filosofis yang dalam. Nabi Daud AS adalah seorang 

raja yang memiliki kekuasaan dan akses terhadap harta negara. Namun, beliau memilih 

untuk tetap bekerja sebagai pandai besi (pembuat baju zirah) untuk menghidupi dirinya. 

Simbolisasi ini mengajarkan bahwa setinggi apa pun jabatan seseorang atau sekaya apa 

 
6 Ibnu Majah, Sunan Ibnu Majah, (Riyadh: Baitul Afkar Ad-Dauliyah, 2009), Kitab At-Tijarat, Bab Al-Bai' bi Al-Khiyar, No. 
2185. 
7 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, (Beirut: Dar Ibnu Katsir, 2002), Kitab Al-Buyu', Bab Kasb Ar-Rajul 
wa 'Amaluhu bi Yadihi, No. 2072. 



152 
 

pun dia, kehormatan (muru'ah) dirinya terletak pada kemandirian usahanya, bukan pada 

pemberian orang lain.8 

Dalam analisis ekonomi mikro, doktrin Al-Kasb mendorong setiap muslim untuk 

menjadi Value Creator (Pencipta Nilai). Harta yang paling berkah adalah harta yang di 

dalamnya terdapat tetesan keringat usaha. Implikasi etisnya sangat kuat: seorang 

pengusaha muslim dilarang menempuh jalan pintas untuk kaya, seperti melalui perjudian, 

spekulasi liar, atau skema ponzi yang tidak memiliki basis produktivitas riil. 

Bisnis dalam Islam adalah manifestasi dari amal saleh. Ketika seseorang bekerja 

untuk membebaskan dirinya dari ketergantungan pada manusia lain, ia sedang melakukan 

ibadah yang agung. Semangat inilah yang seharusnya menjadi etos kerja pengusaha 

muslim: bekerja keras bukan karena serakah, tetapi karena ingin menjaga harga diri di 

hadapan manusia dan Allah SWT. 

 
c. Wara’: Kejelasan Status Hukum sebagai Manajemen Risiko Spiritual 

Pilar ketiga adalah manajemen hati melalui sikap Wara’ (kehati-hatian). Dalam dunia 

bisnis yang penuh dengan kompleksitas, batas antara yang benar dan salah sering kali 

menjadi kabur (grey area). Rasulullah SAW memberikan pedoman preventif melalui 

sabdanya: 

"Yang halal itu jelas dan yang haram itu jelas, dan di antara keduanya ada hal-hal yang 

meragukan (syubhat)... Barang siapa yang menjaga diri dari hal-hal yang meragukan, ia telah 

menjaga agamanya dan kehormatannya..."9 

Hadis ini menggunakan analogi yang sangat cerdas tentang Penggembala di sekitar 

larangan (hima). Jika seseorang terbiasa berbisnis di wilayah abu-abu yang secara hukum 

negara mungkin belum dilarang tapi secara etika meragukan maka ia seperti penggembala 

yang membiarkan ternaknya merumput di pinggir jurang; cepat atau lambat ia akan 

terperosok. 

Dalam konteks bisnis kontemporer, wilayah syubhat ini bisa berupa gratifikasi 

halus, manipulasi laporan keuangan yang seolah-olah legal, atau akad-akad ribawi yang 

dikemas dengan istilah modern. Konsep Wara’ menuntut pelaku usaha untuk memiliki 

standar moral yang lebih tinggi daripada sekadar hukum positif. Jika ada keraguan, 

tinggalkan. Lebih jauh, hadis ini menghubungkan perilaku bisnis fisik dengan kondisi 

spiritual hati (qalb). "Ketahuilah! Dalam tubuh ada sepotong daging... jika ia rusak maka 

seluruh tubuh menjadi rusak".10 Ini adalah peringatan keras bahwa harta yang didapat dari 

sumber yang syubhat akan merusak hati, mematikan sensitivitas nurani, dan pada akhirnya 

menghancurkan karakter pelakunya.11 

 
8 Adiwarman A. Karim, Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, (Jakarta: Rajawali Pers, 2010), hlm. 248. (Membahas pemikiran 
Imam As-Syaibani mengenai Al-Kasb sebagai sarana menjaga muru'ah/harga diri). 
9 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Iman, Bab Fadlu Man Istabra'a li Dinihi, No. 52. 
10 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Iman, Bab Fadlu Man Istabra'a li Dinihi, No. 52. 
11 Imam An-Nawawi, Al-Minhaj Syarah Shahih Muslim, Jilid 11, (Jakarta: Pustaka Azzam, 2011), hlm. 28. (Penjelasan teologis 
mengenai dampak syubhat terhadap hati). 



153 
 

Jadi, Wara’ bukan sekadar kesalehan ritual, melainkan strategi "Manajemen Risiko 

Spiritual". Pengusaha yang menerapkan wara’ akan membangun reputasi integritas yang 

sangat kuat. Ia tidak akan mengambil satu rupiah pun yang bukan haknya. Inilah modal 

sosial terbesar dalam bisnis yang menjamin keberlangsungan usaha jangka panjang ( 

sustainability ). 

 

 

3.3 Eliminasi Distorsi Pasar: Menjaga Keseimbangan Supply dan Demand 

Setelah meletakkan fondasi filosofis berupa niat dan kemandirian pada 

pembahasan sebelumnya, konstruksi moralitas bisnis dalam Islam melangkah pada 

pengaturan mekanisme pasar secara teknis. Islam mengakui mekanisme pasar bebas (free 

market) di mana harga terbentuk dari pertemuan alami antara penawaran (supply) dan 

permintaan (demand). Namun, kebebasan ini bukanlah kebebasan liar tanpa aturan, 

melainkan kebebasan yang terbingkai dalam koridor keadilan. 

Analisis Grounded Theory terhadap data hadis menemukan bahwa Rasulullah SAW 

sangat agresif dalam melarang segala bentuk intervensi yang mendistorsi pasar (market 

distortion). Distorsi pasar adalah segala bentuk gangguan yang mencegah terciptanya 

harga yang adil (fair price) dan keseimbangan pasar (market equilibrium). Berdasarkan 

pengkodean aksial, kategori ini mencakup tiga area krusial: perlindungan rantai pasok, 

pencegahan manipulasi harga, dan penghapusan ketidakpastian transaksi. 

a. Larangan Intervensi Rantai Pasok 

Salah satu bentuk ketidakadilan pasar yang paling sering terjadi adalah 

ketimpangan informasi antara produsen di hulu (desa) dan pedagang di hilir (kota). 

Rasulullah SAW mengantisipasi hal ini dengan melarang praktik Talaqqi Rukban, yaitu 

mencegat pedagang desa sebelum mereka sampai ke pasar utama. Dalam Hadis Riwayat 

Bukhari disebutkan:  

“Janganlah kalian menyambut rombongan (untuk membeli dari mereka di jalan 

sebelum mereka sampai ke kota)... Seorang penduduk kota tidak boleh menjual barang untuk 

penduduk padang (desa/badui).”12 

Secara tekstual, larangan ini ditujukan untuk mencegah pedagang kota (pihak yang 

lebih tahu informasi) memanfaatkan ketidaktahuan pedagang desa (pihak yang minim 

informasi) mengenai harga pasar yang sebenarnya. Jika transaksi terjadi di jalan sebelum 

pasar, pedagang desa tidak memiliki akses informasi pembanding, sehingga mereka 

rentan dieksploitasi dengan harga murah di bawah harga pasar. 

Secara analisis ekonomi, hadis ini menegaskan pentingnya Transparansi Informasi 

Pasar. Islam menghendaki agar harga terbentuk secara alami di pasar (market price), 

bukan hasil rekayasa makelar yang memotong jalur distribusi secara curang. Dalam 

konteks ekonomi modern, praktik ini sangat relevan dengan fenomena "tengkulak" atau 

mafia pangan yang memutus akses petani ke pasar induk, menyebabkan petani tetap 

 
12 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, (Beirut: Dar Ibnu Katsir, 2002), Kitab Al-Buyu', Bab An-Nahyu 'an 
Talaqqi Ar-Rukban, No. 2150. 



154 
 

miskin sementara perantara meraup untung besar. Melalui hadis ini, Nabi SAW bertindak 

sebagai regulator yang menjamin perdagangan terasa adil bagi produsen primer, 

memastikan tidak ada pihak yang mengambil keuntungan di atas ketidaktahuan orang 

lain.13 

 

 

b. Pencegahan Manipulasi Harga (Price Manipulation) 

Selain menjaga rantai pasok, Islam juga melarang keras rekayasa harga melalui 

penciptaan permintaan palsu atau penahanan pasokan. Dua istilah kunci yang ditemukan 

dalam pengkodean data untuk kategori ini adalah Najasy dan Ihtikar. Terkait Najasy, 

Rasulullah SAW bersabda:  

“Janganlah kalian melakukan najasy (menaikkan harga secara palsu).”14 

Najasy adalah praktik di mana seseorang atau komplotan berpura-pura menawar 

barang dengan harga tinggi, padahal ia tidak berniat membelinya. Tujuannya semata-mata 

untuk memancing calon pembeli lain agar terjebak dan membeli dengan harga yang sudah 

digelembungkan tersebut. Ini adalah bentuk manipulasi psikologis pasar yang 

menciptakan permintaan semu. Dalam pasar saham modern, praktik ini mirip dengan 

skema pump and dump, di mana harga saham digoreng agar investor ritel masuk, lalu 

bandar keluar mengambil untung. Islam memandang ini sebagai penipuan karena harga 

yang terbentuk bukan refleksi nilai barang yang sebenarnya. Sementara itu, dari sisi 

penawaran (supply), Islam melarang Ihtikar (penimbunan). 

“Tidaklah melakukan penimbunan (ihtikar) kecuali orang yang berdosa.”15 

Secara terminologi, Ihtikar adalah menahan barang pokok saat masyarakat 

membutuhkannya dengan tujuan agar kelangkaan terjadi dan harga melambung tinggi, 

lalu menjualnya saat harga mencapai puncak untuk profit maksimal (profit taking).16 Dalam 

kacamata makroekonomi, penimbunan merusak kurva penawaran (supply curve), memicu 

inflasi buatan, dan menghancurkan daya beli masyarakat. Larangan tegas ini menunjukkan 

bahwa dalam Islam, Stabilitas Sosial dan kemaslahatan umum (maslahah ammah) jauh 

lebih diprioritaskan daripada hak individu untuk menumpuk keuntungan spekulatif. 

c. Larangan Ketidakpastian (Gharar) dan Perilaku Predator 

Distorsi pasar tidak hanya terjadi pada harga dan pasokan, tetapi juga pada objek 

transaksi itu sendiri. Islam menutup celah sengketa dengan melarang Gharar 

(ketidakjelasan/spekulasi liar). 

“Rasulullah SAW melarang jual beli dengan cara melempar kerikil (bai’ al-hashah) dan 

jual beli yang mengandung unsur ketidakjelasan (bai’ al-gharar).”17 

 
13 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, (Beirut: Dar Ibnu Katsir, 2002), Kitab Al-Buyu', Bab An-Nahyu 'an 
Talaqqi Ar-Rukban, No. 2150. (Lihat juga syarah Fathul Bari tentang perlindungan terhadap orang desa). 
14 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Buyu', Bab An-Najsy, No. 2140. 
15 Muslim bin Al-Hajjaj, Shahih Muslim, (Riyadh: Darussalam, 1998), Kitab Al-Musaqat, Bab Tahrim Al-Ihtikar, No. 1605. 
16 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, Jilid 4, (Kairo: Maktabah Al-Qahirah, 1968), hlm. 167. (Mendefinisikan kriteria Ihtikar yang 
dilarang, yakni pada barang pokok dan saat dibutuhkan). 
17 Muslim bin Al-Hajjaj, Shahih Muslim, Kitab Al-Buyu', Bab Butlan Bai' Al-Hashah wa Al-Gharar, No. 1513. 



155 
 

Gharar terjadi ketika ada ketidakpastian substansial dalam kualitas, kuantitas, atau 

keberadaan barang, misalnya menjual ikan yang masih di lautan lepas atau burung di 

udara. Transaksi semacam ini lebih dekat kepada perjudian daripada perdagangan. Salah 

satu pihak pasti akan dirugikan (menang-kalah), berbeda dengan perdagangan yang 

berprinsip saling untung. Bentuk modern dari Gharar ini juga mencakup Short Selling 

(menjual barang yang belum dimiliki). Nabi bersabda kepada Hakim bin Hizam: 

“Janganlah engkau menjual sesuatu yang tidak ada padamu (belum engkau miliki).”18 

Larangan ini sangat fundamental untuk mencegah kegagalan serah terima. 

Seorang pedagang tidak boleh menjual barang yang belum ia kuasai penuh, karena hal itu 

memicu risiko sistemik. Dengan menghilangkan gharar, Islam ingin memastikan kepastian 

hukum (legal certainty) dalam setiap kontrak bisnis, sehingga pasar berjalan efisien dan 

minim konflik.19 

Selain itu, Nabi juga melarang perilaku predator dengan sabdanya: "Janganlah salah 

seorang di antara kalian menjual (barang) di atas jual beli saudaranya"20. Ini mencakup 

praktik membajak konsumen yang sedang bertransaksi atau membanting harga secara 

tidak wajar untuk mematikan pesaing. Etika ini menjaga agar persaingan usaha tetap sehat 

(healthy competition) dan tidak berubah menjadi permusuhan yang merusak kohesi sosial. 

3.4 Profesionalitas Berbasis Integritas dan Pelayanan: Membangun Karakter Pengusaha 

Muslim 

Jika kategori-kategori sebelumnya berfokus pada pembenahan mekanisme pasar 

dan sistem transaksi, maka kategori ketiga dalam temuan Grounded Theory ini menukik 

pada aspek yang lebih fundamental, yakni kualitas manusianya (human capital). Islam 

memandang bahwa sistem yang adil tidak akan berjalan efektif tanpa pelaku pasar yang 

berkarakter. Oleh karena itu, konstruksi profesionalitas bisnis dalam Islam melampaui 

standar etika bisnis konvensional yang sering kali hanya berhenti pada kepatuhan hukum 

formal. Islam menuntut integritas moral yang bersumber dari kesadaran transendental 

bahwa setiap aktivitas ekonomi adalah manifestasi ibadah muamalah. 

Berdasarkan analisis terhadap data hadis, profesionalitas seorang pengusaha 

muslim ditopang oleh empat pilar utama yang saling terintegrasi: Kejujuran Mutlak (Anti-

Fraud), Transparansi Produk (Product Disclosure), Akurasi Kuantitas, dan Pelayanan Prima 

(Service Excellence). 

a. Kejujuran Mutlak (Anti-Fraud): Doktrin "Bukan Golongan Kami" 

 Dalam dunia bisnis yang kompetitif, godaan untuk melakukan kecurangan demi 

memenangkan persaingan sangatlah besar. Namun, Nabi Muhammad SAW menerapkan 

standar toleransi nol terhadap segala bentuk fraud. Hal ini terekam dalam sebuah peristiwa 

monumental ketika beliau melakukan inspeksi pasar (hisbah) dan menemukan pedagang 

 
18 Muhammad bin Isa At-Tirmidzi, Sunan At-Tirmidzi, (Riyadh: Maktabah Al-Ma'arif, 1996), Kitab Al-Buyu', Bab Ma Ja'a fi 
Karahiyati Bai' Ma Laisa Indahu, No. 1232. 
19 Wahbah Az-Zuhaili, Al-Fiqh Al-Islami wa Adillatuhu, Jilid 5, (Damaskus: Dar Al-Fikr, 1985), hlm. 3410. (Penjelasan tentang 
Gharar dan dampaknya terhadap persengketaan/konflik antar pihak). 
20 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Buyu', Bab La Yabi' 'ala Bai'i Akhihi, No. 2139. 



156 
 

gandum yang menyembunyikan gandum basah di balik tumpukan gandum kering agar 

terlihat berkualitas baik seluruhnya. Beliau bersabda: 

 “Barang siapa menipu kami (melakukan ghisy), maka ia bukan termasuk golongan 

kami. Dan tipu daya serta kecurangan tempatnya di neraka.”21 

 Secara terminologi, ghisy mencakup segala bentuk penyembunyian cacat, 

pemalsuan kualitas, atau pencampuran barang baik dengan barang buruk. Imam An-

Nawawi dalam Al-Minhaj memberikan syarah bahwa frasa "falaysa minna" (bukan 

termasuk golongan kami) bermakna pelaku curang telah menyimpang dari jalan orang-

orang saleh dan mengkhianati ukhuwah Islamiyah.² Perbuatan ini dikategorikan sebagai 

dosa besar karena mengandung unsur kezaliman yang memakan harta orang lain secara 

batil. 

 Dalam analisis manajemen modern, sikap ini berkaitan erat dengan teori reputasi. 

Sebuah studi dalam Jurnal Manajemen Bisnis Syariah menegaskan bahwa kejujuran adalah 

aset tak berwujud (intangible asset) yang paling bernilai. Pengusaha muslim dilarang 

melakukan pemolesan fakta yang menyesatkan seperti window dressing dalam laporan 

keuangan atau manipulasi spesifikasi produk, karena hal tersebut menciptakan informasi 

asimetris yang merugikan pihak lain. Kehancuran kepercayaan akibat ketidakjujuran 

adalah biaya ekonomi tertinggi yang sulit dipulihkan.22 

b. Transparansi Produk: Disclosure sebagai Kunci Keberkahan 

 Berbeda dengan prinsip hukum bisnis Barat Caveat Emptor ("biarkan pembeli 

waspada") yang cenderung membebankan risiko pemeriksaan pada konsumen, Islam 

menganut prinsip Seller's Disclosure ("Penjual Wajib Menjelaskan"). Islam meletakkan 

beban moral dan hukum di pundak produsen atau penjual yang memiliki informasi lebih 

lengkap tentang produknya untuk bersikap transparan. 

 “Penjual dan pembeli memiliki pilihan (khiyar)... jika mereka berkata jujur dan 

menjelaskan cacat barang (bayyana), maka mereka akan diberkahi dalam transaksi mereka. 

Namun jika mereka berbohong dan menyembunyikan fakta, maka transaksi mereka akan 

dicabut keberkahannya.”23 

 Hadis ini memperkenalkan mekanisme Khiyar Aib, yaitu hak konsumen untuk 

membatalkan transaksi jika ditemukan cacat yang tidak dijelaskan di awal akad. Ibnu Hajar 

Al-Asqalani dalam Fathul Bari menegaskan bahwa menyembunyikan aib barang adalah 

haram menurut ijma' ulama, dan keberkahan transaksi sangat bergantung pada sejauh 

mana penjual terbuka mengenai kondisi riil barangnya.24 

 Konsep bayyana dengan makna menjelaskan/transparansi yang disandingkan 

langsung dengan barakah melahirkan teori Korelasi Transparansi-Keberkahan. Dalam 

 
21 Ibnu Hibban, Shahih Ibnu Hibban, (Beirut: Mu’assasah Ar-Risalah, 1993), Kitab Al-Buyu’, Bab Zikr al-Zajr ‘an al-Ghisy, No. 
5559. 
 
22 Bambang Iswanto, "Peran Kejujuran dan Transparansi dalam Meningkatkan Integritas Bisnis Syariah", Jurnal 
Manajemen Bisnis Syariah, Vol. 2, No. 1 (2025), hlm. 45. 
23 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, (Beirut: Dar Ibnu Katsir, 2002), Kitab Al-Buyu', Bab Al-Bayyi'ani bil 
Khiyar, No. 2110. 
24 Ibnu Hajar Al-Asqalani, Fathul Bari Syarah Shahih Al-Bukhari, Jilid 4, (Beirut: Dar Al-Ma'rifah, 1379 H), hlm. 362. 



157 
 

rasionalitas ekonomi kapitalis, menyembunyikan cacat mungkin dianggap strategi cerdas 

untuk meningkatkan margin keuntungan jangka pendek. Namun dalam rasionalitas 

ekonomi Islam, hal itu menghapus nilai tambah spiritual atau berkah. Penelitian dalam 

Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam menunjukkan bahwa transparansi produk secara empiris 

meningkatkan loyalitas pelanggan dan Customer Lifetime Value (CLV), yang pada akhirnya 

menjamin keberlangsungan usaha jangka panjang. 

c. Akurasi Takaran dan Etika Komunikasi 

 Profesionalitas juga diukur dari ketepatan kuantitas. Islam melarang praktik Tatfif 

(mengurangi takaran/timbangan) sekecil apa pun. Hal ini diperkuat dengan larangan jual 

beli secara juzaf (borongan takaran) di tempat yang tidak semestinya tanpa pengukuran 

yang valid. Mengurangi timbangan bukan sekadar masalah teknis, melainkan masalah 

integritas yang dikategorikan sebagai perilaku koruptif. Pelaku bisnis yang melakukan 

tatfif pada hakikatnya sedang mencuri hak publik secara sistematis. 

 Selain akurasi fisik, Islam juga mengatur etika promosi lisan. Rasulullah SAW 

mengkritik keras penggunaan sumpah atau klaim berlebihan untuk melariskan dagangan: 

 “Sumpah (palsu) dalam jual beli dapat melariskan barang dagangan, namun 

menghapus keberkahan.”25 

 Hadis ini menyoroti fenomena Over-Marketing atau Hard Selling yang 

menggunakan klaim-klaim bombastis untuk mendongkrak penjualan. Yusuf Qardhawi 

dalam Fiqh Prioritas menyebutkan bahwa promosi yang menipu, meskipun 

menguntungkan secara materi sesaat, pada hakikatnya sedang melakukan "bunuh diri 

ekonomi".26 Konsumen yang kecewa akibat ketidaksesuaian antara janji promosi dan 

realitas produk akan menyebarkan negative word-of-mouth, yang jauh lebih merusak 

daripada kerugian finansial sesaat. 

 
d. Service Excellence: Konsep As-Samhah 

 Puncak dari profesionalitas bisnis dalam Islam adalah sikap pelayanan. Bisnis 

bukan sekadar transaksi pertukaran barang yang kaku secara transaksional, melainkan 

interaksi humanis yang bernilai sosial. 

 “Semoga Allah merahmati seseorang yang bersikap mudah (samhan) ketika 

menjual, ketika membeli, dan ketika menagih.”27 

 Al-Hafizh Ibnu Hajar menjelaskan bahwa Samhan bermakna kemudahan 

(suhulah), kelapangan dada, toleransi, dan tidak mempersulit orang lain. Ini adalah akar 

teologis dari konsep Service Excellence (Pelayanan Prima). Pengusaha yang samhah tidak 

kaku dalam tawar-menawar, ramah dalam pelayanan, dan bijaksana saat menagih piutang. 

Sikap ini melahirkan keintiman dengan pelanggan. Dalam jangka panjang, sikap pemurah 

ini bukan kerugian, melainkan investasi emosional yang mengikat hati pelanggan. Doa Nabi 

"Semoga Allah merahmati" adalah jaminan kesuksesan ukhrawi bagi mereka yang 

 
25 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Buyu', Bab Ma Yukrahu min Al-Half fil Bai', No. 2087. 
26 Yusuf Qardhawi, Fiqh Prioritas, (Jakarta: Robbani Press, 1998), hlm. 145. 
27 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Buyu', Bab As-Suhulah wa As-Samahah fil Bai', No. 2076. 



158 
 

menjadikan bisnisnya sebagai sarana menebar kasih sayang (rahmat), bukan sekadar 

mesin pencetak profit yang dingin. 

3.4 Stabilitas Sosial dan Akuntabilitas Ilahiah: Dimensi Transendental Bisnis 

Jika dimensi-dimensi sebelumnya berfokus pada interaksi horizontal antar-manusia 

(hablum minan nas) dalam mekanisme pasar, maka dimensi keempat dari konstruksi 

moralitas bisnis ini menarik garis vertikal menuju pertanggungjawaban kepada Tuhan 

(hablum minallah). Temuan Grounded Theory menunjukkan bahwa Islam tidak memisahkan 

aktivitas ekonomi dari dampak sosialnya dan konsekuensi eskatologisnya (akhirat). 

Bisnis dalam Islam bukan sekadar tentang akumulasi kapital atau perebutan pangsa 

pasar, melainkan sarana untuk mencapai keseimbangan sosial dan keselamatan abadi. 

Aktivitas perniagaan yang tidak terkendali sering kali memicu ketimpangan dan kerusakan. 

Oleh karena itu, Islam menetapkan pagar-pagar  moral. Berdasarkan analisis data, 

kategori ini dibangun di atas empat pilar utama: Prinsip Keamanan Publik (Public Safety), 

Disiplin Keuangan, Integritas Hak Milik, dan Tujuan Akhir (The Ultimate Goal). 

a. Menjaga Keamanan Publik: Implementasi Kaidah La Dharar 

Prinsip fundamental yang menjaga stabilitas sosial dalam ekonomi Islam adalah 

larangan mutlak menimbulkan kerusakan atau bahaya. Rasulullah SAW menetapkan 

sebuah kaidah universal yang menjadi payung bagi etika sosial-ekonomi: 

“Tidak boleh melakukan sesuatu yang berbahaya dan tidak boleh pula menimbulkan 

bahaya bagi orang lain (La dharara wa la dhirar).”28 

Dalam tinjauan maqashid syariah, hadis ini menegaskan perlindungan terhadap jiwa 

(hifz an-nafs) dan harta (hifz al-mal) masyarakat luas. Segala bentuk aktivitas bisnis yang 

menghasilkan eksternalitas negatif harus dieliminasi. Bisnis tidak boleh beroperasi dengan 

prinsip privatisasi keuntungan, sosialisasi kerugian di mana pengusaha menikmati laba 

sementara masyarakat menanggung dampak buruknya. Contoh konkretnya adalah pabrik 

yang membuang limbah berbahaya ke sungai demi menghemat biaya pengolahan, atau 

industri makanan yang menggunakan zat aditif karsinogenik demi memperpanjang masa 

simpan produk. 

Secara teologis, prinsip La Dharar mentransformasi konsep Tanggung Jawab Sosial 

Perusahaan dari sekadar kewajiban regulasi negara menjadi kewajiban moral-religius. 

Pelaku usaha muslim memikul beban fardhu kifayah untuk memastikan operasional 

bisnisnya aman bagi ekosistem dan kesehatan publik. Keuntungan finansial yang diperoleh 

dengan cara mengorbankan keselamatan orang lain adalah harta yang tidak berkah dan 

statusnya haram, karena melanggar hak asasi publik untuk hidup dalam lingkungan yang 

aman dan sehat.29 

b. Etika Keuangan dan Disiplin Kontrak 

Stabilitas sosial ekonomi suatu bangsa sangat bergantung pada kelancaran arus 

keuangan (cash flow) dan kepastian kontrak antar-pelaku ekonomi. Islam mengatur etika 

 
28 Ibnu Majah, Sunan Ibnu Majah, (Riyadh: Baitul Afkar Ad-Dauliyah, 2009), Kitab Al-Ahkam, No. 2341. 
29 M. Nur Rianto Al Arif, "Implementasi Prinsip La Dharar dalam Tanggung Jawab Sosial Perusahaan (CSR) Perspektif 
Ekonomi Islam", Jurnal Ekonomi Syariah Teori dan Terapan, Vol. 6, No. 11 (2019), hlm. 2150. 



159 
 

utang-piutang dengan sangat ketat untuk mencegah kezaliman finansial yang sering kali 

tidak terdeteksi oleh hukum positif. Rasulullah SAW bersabda: 

“Menunda pembayaran utang oleh orang yang mampu adalah suatu kezaliman 

(Mathlul ghaniyyi zhulmun)”30 

Hadis ini menyoroti perilaku moral hazard di kalangan pelaku bisnis yang memiliki 

likuiditas cukup namun sengaja menunda-nunda pembayaran kewajibannya kepada mitra, 

suplier, atau karyawan. Tindakan ini dikategorikan sebagai kezaliman (zhulm) karena 

merupakan bentuk penyalahgunaan kekuasaan finansial yang menahan hak orang lain 

tanpa alasan syar'i. Dalam struktur ekonomi makro, perilaku penundaan ini dapat memicu 

efek domino: kemacetan rantai pasok (supply chain bottleneck), krisis likuiditas bagi usaha 

kecil, hingga kebangkrutan mitra bisnis yang bergantung pada pembayaran tersebut. 

Oleh karena itu, disiplin keuangan dalam Islam bukan sekadar masalah 

administratif, melainkan masalah integritas keimanan. Ketepatan waktu dalam memenuhi 

janji bayar adalah indikator kredibilitas seorang pengusaha muslim. Islam mengajarkan 

bahwa mempercepat pelunasan kewajiban saat mampu adalah bentuk ihsan yang 

memperkokoh kepercayaan pasar, sedangkan menundanya adalah benih sengketa yang 

merusak kohesi sosial. 

c. Akuntabilitas Ilahiah: Ancaman bagi Predator Hak Orang Lain 

Dalam persaingan bisnis yang ketat, sering kali muncul godaan untuk 

menggunakan cara-cara manipulatif demi menguasai aset atau memenangkan sengketa, 

seperti melakukan sumpah palsu atau memalsukan dokumen legal. Islam memberikan 

peringatan keras terhadap praktik bisnis predator ini. 

“Barang siapa bersumpah dengan suatu sumpah yang ia berdusta di dalamnya untuk 

merampas harta seorang Muslim, maka ia akan bertemu Allah dalam keadaan Allah murka 

kepadanya.”31 

Hadis ini menegaskan konsep Akuntabilitas Ilahiah yang melampaui audit duniawi. 

Seorang pengusaha mungkin bisa merekayasa bukti di pengadilan atau menyuap aparat 

untuk memenangkan kasus sengketa tanah/aset, sehingga ia menang secara hukum 

formal. Namun, hadis ini mengingatkan bahwa kemenangan tersebut semu. Setiap sen 

harta yang diperoleh dengan cara merampas hak orang lain melalui manipulasi sumpah 

akan diaudit kembali oleh Mahkamah Allah yang Maha Teliti. 

Ancaman "Murka Allah" (Ghadban) mengindikasikan bahwa pelanggaran terhadap 

hak milik adalah dosa besar (kabair). Kesadaran ini menciptakan mekanisme pengawasan 

internal yang kuat dalam diri. 

d. The Ultimate Goal: Visi Eskatologis Pengusaha Muslim 

Puncak dari seluruh konstruksi moralitas bisnis ini adalah reorientasi visi 

kesuksesan. Dalam paradigma sekuler, kesuksesan diukur dari akumulasi aset, valuasi 

perusahaan, atau peringkat kekayaan. Namun, Islam menawarkan visi yang jauh lebih 

 
30 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, (Beirut: Dar Ibnu Katsir, 2002), Kitab Al-Hawalah, No. 2287. 
31 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Ayman wa An-Nuzur, Bab Al-Yamin Al-Ghamus, No. 2666. 



160 
 

agung dan futuristik. Rasulullah SAW memberikan apresiasi luar biasa bagi pengusaha 

yang mampu menjaga integritasnya di tengah godaan pasar yang keras: 

“Pedagang yang jujur dan dapat dipercaya (amanah) akan bersama para nabi, orang-

orang yang sangat jujur (siddiqin), dan para syuhada.”32 

Menempatkan profesi pedagang setara dengan maqam para Nabi dan Syuhada 

adalah bentuk penghargaan tertinggi (The Ultimate Goal) dalam Islam. Mengapa posisinya 

begitu mulia? Karena mempertahankan kejujuran di tengah pasar yang penuh dengan 

peluang curang, tipu daya, dan syahwat materi adalah sebuah jihad tersendiri. Melawan 

hawa nafsu untuk cepat kaya dengan cara haram membutuhkan kekuatan spiritual yang 

setara dengan keberanian para syuhada di medan perang. 

Hadis ini membentuk Spiritual Branding bagi pengusaha muslim. Visi ini mengubah 

orientasi bisnis dari sekadar Profit Oriented menjadi Falah Oriented (berorientasi pada 

kemenangan abadi). Bisnis tidak lagi dilihat sebagai tujuan akhir, tetapi sebagai kendaraan 

menuju surga.33 Dengan demikian, konstruksi moralitas bisnis Islam adalah sebuah 

perjalanan spiritual yang utuh: dimulai dari Niat Suci, dijalankan dengan Proses yang Adil 

dan Profesional, serta bermuara pada Kebersamaan dengan Para Nabi di keabadian. 

 
KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa konstruksi moralitas bisnis dalam Islam 

merupakan integrasi utuh antara dimensi spiritual dan sosial, di mana aktivitas perniagaan 

dipandang sebagai manifestasi ibadah yang menuntut integritas tinggi. Secara 

fundamental, etika bisnis Islam dibangun di atas prinsip konsensualisme atau kerelaan 

mutlak antarpihak serta semangat kemandirian ekonomi, yang kemudian diturunkan 

menjadi aturan pasar yang ketat untuk mengeliminasi segala bentuk distorsi. Larangan 

tegas Rasulullah SAW terhadap praktik penimbunan barang pokok, rekayasa harga melalui 

penawaran palsu, intervensi rantai pasok, hingga spekulasi liar menegaskan bahwa Islam 

memprioritaskan stabilitas harga dan keadilan akses pasar di atas keuntungan spekulatif 

segelintir individu, sehingga tercipta ekosistem ekonomi yang adil dan transparan. 

Di sisi lain, kekuatan ekonomi Islam bertumpu pada karakter pelakunya yang 

dituntut memiliki profesionalitas berbasis kejujuran mutlak, transparansi produk tanpa 

manipulasi, serta pelayanan prima yang memanusiakan pelanggan. Integritas ini bukan 

sekadar strategi dagang, melainkan kewajiban moral yang berdampak langsung pada 

keberkahan harta dan keselamatan publik, di mana setiap pelaku usaha wajib mencegah 

bahaya bagi orang lain serta disiplin dalam kontrak keuangan. Pada akhirnya, seluruh 

aktivitas bisnis ini bermuara pada visi transendental untuk meraih kedudukan mulia 

bersama para nabi dan syuhada di akhirat, menjadikan pasar bukan sekadar arena 

persaingan bebas, melainkan sarana tolong-menolong untuk mencapai kesejahteraan 

kolektif dan keselamatan abadi. 

 
32 Muhammad bin Isa At-Tirmidzi, Sunan At-Tirmidzi, (Riyadh: Maktabah Al-Ma'arif, 1996), Kitab Al-Buyu', Bab Ma Ja'a fit 
Tijarah, No. 1209. 
33 Nahlah et al., "Etika Pedagang menurut Al-Qur’an dan Sunnah", Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, Vol. 9, No. 01 (2023), hlm. 
144. 



161 
 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Al Arif, M. N. R. (2019). "Implementasi Prinsip La Dharar dalam Tanggung Jawab Sosial 

Perusahaan (CSR) Perspektif Ekonomi Islam". Jurnal Ekonomi Syariah Teori dan 
Terapan, 6(11), 2150. 

Al-Asqalani, Ibnu Hajar. (1379 H). Fathul Bari Syarah Shahih Al-Bukhari. Beirut: Dar Al-
Ma'rifah. 

Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. (2002). Shahih Al-Bukhari (Al-Jami' As-Shahih). Beirut: 
Dar Ibnu Katsir. 

Al-Ghazali, Imam. (t.t.). Ihya’ ‘Ulumuddin. Beirut: Dar al-Ma’rifah. 
Al-Hajjaj, Muslim bin. (1998). Shahih Muslim (Al-Musnad As-Shahih). Riyadh: Darussalam. 
Aminah, S. (2023). "Pengaruh Transparansi Informasi Produk Terhadap Loyalitas 

Pelanggan Perspektif Ekonomi Islam". Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam, 5(2), 178. 
An-Nasa'i, Ahmad bin Syu'aib. (1986). Sunan An-Nasa'i (Al-Mujtaba). Aleppo: Maktab al-

Mathbu'at al-Islamiyyah. 
An-Nawawi, Imam. (2011). Al-Minhaj Syarah Shahih Muslim. Jakarta: Pustaka Azzam. 
As-Suyuthi, Jalaluddin. (1990). Al-Ashbah wa An-Nazhair. Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah. 
At-Tirmidzi, Muhammad bin Isa. (1996). Sunan At-Tirmidzi (Al-Jami' Al-Kabir). Riyadh: 

Maktabah Al-Ma'arif. 
Az-Zuhaili, Wahbah. (1985). Al-Fiqh Al-Islami wa Adillatuhu. Damaskus: Dar Al-Fikr. 
Bertens, K. (2013). Etika. Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama. 
Fauziah, C. (2017). "At-Tijarah (Perdagangan) Dalam Alquran: Sebuah Kajian Tafsir 

Tematik". Jurnal At-Tibyan, 2(1), 89. 
Holijah. (2015). "Konsep Khiyar 'Aib Fikih Muamalah dan Relevansinya dalam Upaya 

Perlindungan Konsumen". Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 9(2), 347. 
Ibnu Hibban, Muhammad. (1993). Shahih Ibnu Hibban. Beirut: Mu’assasah Ar-Risalah. 
Ibnu Majah, Muhammad bin Yazid. (2009). Sunan Ibnu Majah. Riyadh: Baitul Afkar Ad-

Dauliyah. 
Ibnu Qudamah. (1968). Al-Mughni. Kairo: Maktabah Al-Qahirah. 
Iswanto, B. (2025). "Peran Kejujuran dan Transparansi dalam Meningkatkan Integritas 

Bisnis Syariah". Jurnal Manajemen Bisnis Syariah, 2(1), 45. 
Karim, Adiwarman A. (2010). Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Jakarta: Rajawali Pers. 
Kotler, Philip & Keller, Kevin Lane. (2016). Marketing Management, 15th Edition. New Jersey: 

Pearson Education. 
Nahlah, et al. (2023). "Etika Pedagang menurut Al-Qur’an dan Sunnah". Jurnal Ilmiah 

Ekonomi Islam, 9(1), 144. 
Norvadewi. (2015). "Bisnis dalam Perspektif Islam (Telaah Konsep, Prinsip, dan Landasan 

Normatif)". Jurnal Al-Tijary, 1(1), 34. 
Nurrohmah, U. (2022). "Analisis Perspektif Hukum Ekonomi Islam Terhadap Pengurangan 

Timbangan". Jurnal JIMPA: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Perbankan Syariah, 2(1), 89. 
Putra, A. (2023). "Aplikasi Kaidah Lâ Dharara Wa Lâ Dhirâr Dalam Hukum Ekonomi Syariah". 

Al-Kharaj: Jurnal Ekonomi, Keuangan & Bisnis Syariah, 6(2), 2165. 
Qardhawi, Yusuf. (1996). Fiqh Prioritas. Jakarta: Gema Insani Press. 
Qardhawi, Yusuf. (1997). Norma dan Etika Ekonomi Islam. Terj. Zainal Arifin. Jakarta: Gema 

Insani Press. 



162 
 

Rahmawati, L. (2023). "Penerapan Pelayanan Prima Islami dan Manajemen Berbasis 
Keamanan Terhadap Minat Berkunjung Kembali". Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 9(3), 
3920. 

Rofiqoh, S. N. I. (2017). "Transaksi Jual-Beli Terlarang; Ghisy atau Tadlis Kualitas". Mizan: 
Journal of Islamic Law, 1(2), 148. 

Sabiq, Sayyid. (2000). Fiqh Sunnah. Kairo: Dar Al-Fath. 
Sholiha, I. (2019). "Bisnis dalam Pandangan Islam". Jurnal Iqtishodiyah, 1(1), 2. 
Tantawi, A. R. (2023). "Pengertian Etika, Perbedaan Etika, Moral, Norma, Nilai". Jurnal 

Ilmiah Universitas Medan Area. 
Zulaikha, S. (2022). "Konstruksi Spiritual Branding Pengusaha Muslim Berbasis Hadis Nabi". 

Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 8(1), 120. 
 


