NETIZEN: JOURNAL OF SOCIETY AND BUSSINESS e-ISSN: 3032-4319
Vol. 2 No. 2 Januari 2026, hal., 145-162

KONSTRUKSI MORALITAS BISNIS DALAM ISLAM PERSPEKTIF HADIS

Muhammad Hotibul Umam
Universitas Islam Sultan Maulana Hasanudin Banten
muhammadkhotibulumam38o@gmail.com

Muhammad Alif
Universitas Islam Sultan Maulana Hasanudin Banten
muhammad.alif@uinbanten.ac.id

ABSTRACT

Business activities in the modern economic landscape are often trapped in a capitalistic
paradigm that justifies any means for profit accumulation, triggering various detrimental
market distortions. This study aims to reconstruct the concept of business morality and
business competition from an Islamic perspective through textual analysis of hadith. Using a
qualitative method with a Grounded Theory approach, this study analyzes 16 selected ahkam
hadiths from Kutubus Sittah through open coding, axial coding, and selective coding stages.
The results found that the construction of Islamic business morality is built upon four
integrated main dimensions: (1) Basic Philosophy emphasizing consensualism (antaradin) and
economic independence; (2) Elimination of Market Distortion through strict prohibitions on
hoarding (ihtikar), price manipulation (najasy), and supply chain intervention; (3) Integrity-
Based Professionalism requiring absolute honesty, product transparency, and service
excellence; and (4) Divine Accountability placing the business vision on afterlife salvation. This
study concludes that business ethics in Islam is not merely a normative rule, but a
manifestation of worship combining individual piety and social justice to achieve equitable
welfare (falah).

Keywords: Business Ethics, Business Competition, Ahkam Hadith, Grounded Theory,

Islamic Morality.

ABSTRAK
Aktivitas perniagaan dalam lanskap ekonomi modern sering kali terjebak pada paradigma
kapitalistik yang menghalalkan segala cara demi akumulasi keuntungan, sehingga memicu
berbagai praktik distorsi pasar yang merugikan. Penelitian ini bertujuan untuk
mengonstruksi ulang konsep moralitas bisnis dan persaingan usaha dalam perspektif Islam
melalui penelusuran data tekstual hadis. Menggunakan metode kualitatif dengan
pendekatan Grounded Theory, penelitian ini menganalisis 16 hadis ahkam terpilih dari
Kutubus Sittah melalui tahapan open coding, axial coding, dan selective coding. Hasil
penelitian menemukan bahwa konstruksi moralitas bisnis Islam terbangun di atas empat
dimensi utama yang saling terintegrasi: (1) Filosofi Dasar yang menekankan prinsip
konsensualisme (antaradin) dan kemandirian ekonomi; (2) Eliminasi Distorsi Pasar melalui
larangan tegas terhadap penimbunan (ihtikar), manipulasi harga (najasy), dan intervensi
rantai pasok; (3) Profesionalitas Berbasis Integritas yang mewajibkan kejujuran mutlak,
transparansi produk, dan pelayanan prima; serta (4) Akuntabilitas Ilahiah yang
menempatkan visi bisnis pada keselamatan akhirat. Penelitian ini menyimpulkan bahwa
etika bisnis dalam Islam bukan sekadar aturan normatif, melainkan manifestasi ibadah

145


mailto:muhammadkhotibulumam380@gmail.com
mailto:muhammad.alif@uinbanten.ac.id

yang memadukan kesalehan individual dan keadilan sosial untuk mencapai kesejahteraan
yang berkeadilan (falah).
Kata Kunci: Etika Bisnis, Persaingan Usaha, Hadis Ahkam, Grounded Theory, Moralitas Islam.

PENDAHULUAN

Aktivitas perniagaan dan persaingan usaha dalam lanskap ekonomi modern sering
kali dipandang sebagai medan pertempuran yang menghalalkan segala cara demi meraih
keuntungan materi semata. Paradigma kapitalistik yang berorientasi pada akumulasi
modal tidak jarang mengabaikan aspek etika, sehingga memunculkan berbagai distorsi
pasar yang merugikan. Padahal, dalam pandangan Islam, aktivitas ekonomi tidak hanya
sekadar sarana mencari nafkah, melainkan juga merupakan ladang ibadah yang memiliki
dimensi transendental dan kemaslahatan umat.

Realitas di lapangan menunjukkan masih maraknya praktik persaingan tidak sehat
yang mencederai tatanan ekonomi masyarakat. Bentuk-bentuk manipulasi seperti
penimbunan barang pokok (ihtikar) untuk menaikkan harga, rekayasa penawaran palsu
(najasy), hingga pemutusan rantai pasok (talaqqi rukban) masih sering dijumpai. Selain itu,
ketidakjelasan dalam transaksi (gharar) dan kecurangan (fraud) menjadi fenomena yang
menggerus kepercayaan pasar. Hal ini mengindikasikan adanya krisis moralitas dalam
dunia bisnis yang menuntut adanya reorientasi nilai.

Sebagai sumber hukum kedua dalam Islam, Hadis Nabi Muhammad SAW
memberikan tuntunan komprehensif terkait etika bisnis. Rasulullah SAW, yang dikenal
sebagai Al-Amin (Terpercaya), telah meletakkan fondasi moralitas yang kuat dalam setiap
sendi perniagaan. Hadis-hadis ahkam memberikan batasan yang tegas antara yang halal
dan haram, serta menawarkan solusi profesionalitas yang dibangun di atas kejujuran
mutlak dan transparansi.

Meskipun banyak literatur yang membahas etika bisnis Islam, sebagian besar masih
bersifat normatif-deskriptif atau hanya menafsirkan hadis secara parsial. Masih jarang
penelitian yang mencoba membangun sebuah model moralitas bisnis yang utuh dari data
tekstual hadis menggunakan pendekatan metodologis yang ketat. Oleh karena itu,
penelitian ini urgen untuk dilakukan dengan menggunakan metode Grounded Theory.
Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk tidak sekadar menguiji teori yang sudah ada,
melainkan "menemukan" teori atau konstruksi moralitas baru yang berakar langsung dari
data-data hadis yang otoritatif.

Penelitian ini bertujuan untuk mengonstruksi konsep moralitas bisnis dalam Islam
berdasarkan pembacaan Grounded Theory terhadap hadis-hadis ahkam. Melalui proses
coding (pengkodean) terhadap hadis-hadis tentang prinsip dasar transaksi (antaradin),
larangan distorsi pasar, hingga etika profesionalitas, penelitian ini berupaya merumuskan
sebuah kerangka kerja etika yang relevan. Konstruksi ini diharapkan tidak hanya menjawab
persoalan stabilitas sosial dan ekonomi, tetapi juga merumuskan profil pengusaha muslim
yang akuntabel secara ilahiah.

146



METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis studi pustaka atau library
research. Pendekatan yang digunakan adalah Grounded Theory (Teori Berbasis Data).
Berbeda dengan penelitian deduktif yang berangkat dari teori untuk menguji data,
pendekatan ini bekerja secara induktif: peneliti menyelami data tekstual untuk
membangun sebuah konstruksi teoretis tentang moralitas bisnis tanpa dipengaruhi oleh
asumsi awal. Metode ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk menelusuri pola-pola
makna (meaning structures) yang terkandung dalam teks-teks hadis secara mendalam.

Data primer dalam penelitian ini adalah himpunan hadis-hadis ahkam yang
berkaitan dengan etika bisnis, persaingan usaha, dan muamalah. Data dikumpulkan
melalui metode dokumentasi tematik. Sebanyak 16 hadis terpilih dijadikan korpus data
utama. Hadis-hadis tersebut bersumber dari kitab-kitab hadis otoritatif (Kutubus Sittah dan
kitab mu'tabar lainnya), antara lain: Shahih Al-Bukhori, Shahih Muslim, Sunan At-Tirmidzi,
Sunan An-Nasd’i, Sunan Ibnu Majah, dan Shahih Ibnu Hibban. Pemilihan sampel data
dilakukan dengan teknik purposive sampling, di mana hadis yang dipilih harus memenuhi
kriteria: (1) Memiliki muatan hukum (ahkam) terkait transaksi ekonomi; (2) Membahas
interaksi antar-pelaku pasar (penjual-pembeli atau pesaing); dan (3) Mengandung nilai-nilai
moralitas eksplisit maupun implisit.

Analisis data juga dilakukan mengikuti prosedur sistematis Grounded Theory model
Strauss dan Corbin, yang terdiri dari tiga tahapan pengkodean (coding) sebagai berikut:

1. Pengkodean Terbuka (Open Coding): Tahap ini melibatkan penguraian data untuk
mengidentifikasi konsep-konsep dasar. Peneliti melakukan pembacaan cermat
(close reading) terhadap matan hadis dan memberikan label konseptual pada frasa
kunci. Sebagai contoh, frasa "la yabi'u ba'dukum 'ala bay'i ba'dh" yang artinya
"jangan menijual di atas jualan orang lain" diberi kode dasar Larangan Intervensi
Transaksi. Pada tahap ini, ditemukan berbagai kode dasar seperti "Asas Kerelaan",
"Kemandirian Ekonomi", hingga "Larangan Manipulasi Harga".

2. Pengkodean Aksial (Axial Coding): Pada tahap ini, kode-kode dasar yang memiliki
kemiripan karakteristik dikelompokkan kembali ke dalam kategori-kategori yang
lebih besar (Kode Final). Proses ini bertujuan untuk melihat hubungan sebab-akibat
dan konteks antar konsep. Berdasarkan data, kode-kode dikerucutkan menjadi
beberapa kategori utama, seperti:

e Integritas Personal: Mencakup kode kejujuran (shiddig), amanah, dan
larangan sumpah palsu.

e Keadilan Pasar: Mencakup kode larangan ihtikar (penimbunan), najasy
(manipulasi harga), dan talagqi rukban (distorsi pasokan).

e Transparansi Transaksi: Mencakup kejelasan status halal-haram, larangan
gharar, dan kewajiban menjelaskan aib barang.

147



3. Pengkodean Selektif (Selective Coding): Ini adalah tahap akhir di mana peneliti
memilih satu kategori inti yang mampu memayungi seluruh kategori lainnya. Pada
tahap ini, abstraksi dilakukan untuk merumuskan teori substantif. Hasil dari proses
ini adalah konstruksi "Moralitas Bisnis Islam" yang mengintegrasikan dimensi
spiritual (niat dan wara'), dimensi sosial (keadilan distribusi), dan dimensi
profesional (layanan prima dan transparansi).

Untuk menjaga validitas data, peneliti menggunakan teknik triangulasi sumber
dengan membandingkan matan hadis dari berbagai periwayat untuk memastikan
konsistensi makna teks sebelum dilakukan interpretasi teoretis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Berdasarkan penelusuran terhadap kitab-kitab hadis otoritatif yaitu Kutubus Sittah
dan kitab pendukung, ditemukan 16 hadis yang menjadi korpus data utama. Melalui proses
open coding dan axial coding, data tersebut diklasifikasikan ke dalam empat dimensi utama
etika bisnis, sebagaimana tersaji dalam Tabel 1 berikut:
Tabel 1: Matriks Kodifikasi Hadis Etika Persaingan Usaha

Kategori Utama
(Axial Code)

Konsep Dasar
(Open Code)

Sumber Referensi
(Mukharrij)

A. Filosofi dan Pondasi
Dasar

Prinsip Antaradin
(Konsensualisme)

HR. Ibnu Majah No. 2185

Etos Kemandirian (Al-Kasb)

HR. Bukhari No. 2072

Kejelasan Status Hukum (Wara')

HR. Bukhari No. 52

B. Eliminasi Distorsi Pasar

Larangan Ihtikar (Penimbunan)

HR. Muslim No. 1605

Larangan Najasy (Manipulasi
Harga)

HR. Bukhari No. 2140

Larangan Talaqqi Rukban
(Intervensi Pasok)

HR. Bukhari No. 2150

Larangan Gharar
(Spekulasi/Ketidakjelasan)

HR. Muslim No. 1513

Larangan Mengintervensi
Transaksi Orang Lain

HR. Bukhari No. 2139

C. Profesionalitas dan
Integritas

Larangan Curang/Fraud (Ghisy)

HR. Ibnu Hibban No. 5559

Transparansi Produk & Aib

HR. Bukhari No. 2110

Akurasi Takaran (Anti-Tatfif)

HR. An-Nasa'i No. 4606

Pelayanan Prima (Service
Excellence)

HR. Bukhari No. 2076

D. Akuntabilitas dan Tujuan
Akhir

Larangan Dharar
(Membahayakan Publik)

HR. Ibnu Majah No. 2341

Disiplin Keuangan
(Larangan Menunda Utang)

HR. Bukhari No. 2287

Larangan Merampas Hak dengan
Sumpah

HR. Bukhari No. 2666

Kedudukan Mulia Pedagang Jujur
(Ultimate Goal)

HR. Tirmidzi No. 1209

148




Sumber: Data diolah Peneliti (2025)

Tabel di atas menunjukkan bahwa konstruksi moralitas bisnis dalam Islam tidak
hanya berfokus pada akad (transaksi) semata, melainkan mencakup dimensi huslu (niat
dan kemandirian), proses (mekanisme pasar yang adil dan transparan), hingga hilir
(dampak sosial dan pertanggungjawaban ilahiah). Temuan ini menjadi dasar analisis lebih
lanjut dalam pembahasan berikut.

3.1 Pengertian Etika dan Bisnis

Sebelum melangkah lebih jauh pada konstruksi moralitas bisnis yang digali dari
hadis, penting untuk terlebih dahulu mendudukkan definisi operasional dari dua variabel
utama pembahasan ini, yakni etika dan bisnis. Pemahaman yang jernih terhadap kedua
entitas ini akan menjadi fondasi dalam memahami bagaimana Islam memadukan keduanya
menjadi satu kesatuan sistem muamalah yang utuh.

Secara etimologis, kata etika berakar dari bahasa Yunani Kuno, yaitu ethos. Dalam
bentuk tunggal ethos memiliki banyak arti, antara lain tempat tinggal yang biasa, padang
rumput, kandang, kebiasaan, adat, akhlak, watak, perasaan, sikap, dan cara berpikir.
Namun, dalam bentuk jamak ta etha, kata ini memiliki arti adat kebiasaan. K. Bertens,
seorang pakar filsafat moral, menegaskan bahwa makna adat kebiasaan inilah yang
menjadi latar belakang terbentuknya istilah etika yang kemudian disepakati oleh para filsuf
besar seperti Aristoteles sebagai ilmu tentang apa yang biasa dilakukan atau ilmu tentang
adat kebiasaan.

Dalam diskursus filsafat, etika dibedakan dengan etiket. Jika etiket menyangkut
cara (tata krama) perbuatan harus dilakukan, maka etika menyangkut norma tentang
apakah perbuatan itu boleh dilakukan atau tidak. Etika adalah refleksi kritis dan rasional
mengenai nilai dan norma yang menyangkut bagaimana manusia harus hidup baik sebagai
manusia. Oleh karena itu, etika sering disebut sebagai filsafat moral, yakni ilmu yang
menyelidiki tentang perilaku manusia dipandang dari segi baik dan buruknya sejauh yang
dapat ditentukan oleh akal.>

Dalam perspektif Islam, istilah etika memiliki kedekatan makna yang sangat erat
dengan akhlak. Kata akhlak merupakan bentuk jamak dari bahasa Arab khuluqg yang berarti
tabiat, perangai, atau adab. Imam Al-Ghazali dalam kitab Ihya’ ‘Ulumuddin mendefinisikan
akhlak sebagai suatu kondisi yang tertanam kuat dalam jiwa (hay’ah rasikhah fin-nafs), yang
darinya lahir perbuatan-perbuatan dengan mudah dan gampang tanpa memerlukan
pemikiran dan pertimbangan yang mendalam.3 Jika perbuatan yang lahir itu baik menurut
akal dan syariat, maka disebut akhlak yang baik (khulug hasan); sebaliknya jika yang lahir
adalah perbuatan buruk, maka disebut akhlak yang tercela. Dengan demikian, etika dalam
Islam bukan sekadar pengetahuan tentang baik-buruk (kognitif), melainkan kondisi
batiniah yang melahirkan perilaku bajik secara otomatis.

' K. Bertens, Etika, (Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 2007), him. 4-6.

2 Ahmad Rafiqi Tantawi, "Pengertian Etika, Perbedaan Etika, Moral, Norma, Nilai", Jurnal llmiah Universitas Medan Area,
(2023), hlm. 2.

3 Imam Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulumuddin, Jilid 111, (Beirut: Dar al-Ma’rifah, t.t.), him. 53.

149



Sedangkan istilah bisnis diadopsi dari bahasa Inggris business, yang secara harfiah
berasal dari kata dasar busy atau sibuk. Dalam konteks awal, ini merujuk pada kesibukan
individu, komunitas, atau masyarakat dalam mengerjakan sesuatu yang mendatangkan
keuntungan. Secara terminologis, Skinner mendefinisikan bisnis sebagai pertukaran
barang, jasa, atau uang yang saling menguntungkan atau memberi manfaat. Sementara
itu, Hughes dan Kapoor mendefinisikan bisnis sebagai suatu kegiatan usaha individu yang
terorganisasi untuk menghasilkan dan menjual barang dan jasa guna mendapatkan
keuntungan dalam memenuhi kebutuhan masyarakat.# Dari definisi-definisi konvensional
ini, terlihat bahwa orientasi utama bisnis adalah profit maximization (maksimalisasi laba)
melalui aktivitas produksi dan distribusi.

Namun, Islam menawarkan perspektif yang lebih komprehensif. Dalam Al-Qur'an
dan Hadis, aktivitas bisnis sering diwakili oleh terminologi At-Tijarah (perniagaan) dan Al-
Bai' (jual beli). Kata Tijarah dalam bahasa Arab bermakna pengelolaan harta benda untuk
mencari keuntungan. Menariknya, Al-Qur'an menggunakan kata tijarah tidak hanya untuk
transaksi material antar-manusia (horizontal), tetapi juga untuk transaksi spiritual dengan
Allah (vertikal), sebagaimana termaktub dalam Surah As-Saff ayat 10 tentang perniagaan
yang menyelamatkan dari azab yang pedih.

Dalam pandangan Islam, bisnis atau at-tijarah didefinisikan sebagai serangkaian
aktivitas ekonomi (produksi, distribusi, konsumsi) yang tidak hanya dibatasi oleh kuantitas
kepemilikan harta, tetapi dibatasi oleh cara perolehan dan pendayagunaannya. Bisnis
Islami adalah aktivitas ekonomi yang bertujuan mencari falah (kemenangan/kebahagiaan)
dunia dan akhirat. Artinya, bisnis bukan entitas yang bebas nilai (amoral), melainkan terikat
dengan aturan syariah. Jika bisnis konvensional berhenti pada laba, bisnis Islam
melanjutkannya hingga berkah. Sebagaimana ditegaskan dalam sebuah kaidah bahwa
setiap transaksi muamalah pada dasarnya adalah mubah (boleh) kecuali ada dalil yang
mengharamkannya, yang menuntut pelaku bisnis untuk selalu waspada terhadap rambu-
rambu larangan seperti riba, gharar, dan maysir.>

3.2 Filosofi Dasar dan Fondasi Spiritual: Mengembalikan Jiwa dalam Perniagaan

Setelah memahami definisi etika dan bisnis, analisis data Grounded Theory
menemukan bahwa dalam Islam, bisnis tidak dimulai dari "bagaimana mencari untung",
melainkan "bagaimana menata niat dan mental". Konstruksi moralitas bisnis Islam
dibangun di atas fondasi filosofis yang kokoh sebelum masuk pada aturan teknis pasar.
Berdasarkan pengelompokan hadis, fondasi ini terdiri dari tiga pilar utama:
Konsensualisme (Antaradin), Etos Kemandirian (Al-Kasb), dan Kehati-hatian Hukum
(Wara’).
a. Prinsip Antaradin: Konsensualisme Sebagai Basis Validitas Transaksi

4 Norvadewi, "Bisnis dalam Perspektif Islam (Telaah Konsep, Prinsip, dan Landasan Normatif)", Jurnal Al-Tijary, Vol. 1, No.
1(2015), him. 34. (Jurnal ini mengutip definisi Hughes & Kapoor serta Skinner).
5 Imroatus Sholiha, "Bisnis dalam Pandangan Islam", Jurnal Igtishodiyah, Vol. 1, No. 1 (2019), him. 2.

150



Dalam hukum ekonomi Islam, keabsahan perpindahan kepemilikan tidak cukup
hanya dengan adanya ijab-gabul secara lisan, tetapi harus didasari oleh substansi kerelaan
hati. Hal ini didasarkan pada Hadis Riwayat Ibnu Majah, di mana Rasulullah SAW bersabda:

"Sesungguhnya jual beli itu harus dilakukan atas dasar saling ridha (antaradin)."¢

Secara tekstual, penggunaan kata innama (sesungguhnya/hanyalah) dalam kaidah
bahasa Arab ushul figh berfungsi sebagai hasyr atau pembatasan. Artinya, satu-satunya
jalan yang membuat transaksi itu halal adalah adanya kerelaan atau ridha. Jika elemen ini
hilang, maka transaksi tersebut batal demi hukum agama, meskipun secara administratif
mungkin terlihat sah. Sedangkan secara filosofis, prinsip antaradin ini merupakan antitesis
dari segala bentuk kezaliman ekonomi. Kerelaan (ridha) mensyaratkan dua hal
fundamental: kebebasan kehendak dan kejelasan informasi. Dalam konteks pasar modern,
prinsip ini sangat relevan untuk mengkritik praktik monopoli dan penipuan.

e Pertama, dalam kasus monopoli, konsumen sering kali terpaksa membeli dengan
harga tinggi karena tidak ada pilihan lain. Meskipun terjadi transaksi, namun unsur
saling ridha tercederai oleh keterpaksaan sistemik.

e Kedua, kerelaan tidak mungkin hadir dalam ketidaktahuan. Jika penjual
menyembunyikan cacat barang, maka kerelaan pembeli adalah kerelaan yang semu
(false consent).

Oleh karena itu, hadis ini menegaskan bahwa etika bisnis Islam sangat menjunjung
tinggi fairness. Bisnis bukan tentang siapa yang paling pintar memanipulasi persetujuan
orang lain, melainkan tentang pertukaran nilai yang didasari oleh ketulusan dan
transparansi penuh. Tanpa antaradin, keuntungan yang didapat hanyalah "harta haram"
yang dimakan secara batil.

b. Al-Kasb: Etos Kemandirian dan Produktivitas Bermartabat

Islam menolak keras mentalitas parasitisme atau perilaku meminta-minta yang
merendahkan martabat manusia. Etika bisnis Islam dibangun di atas fondasi Al-Kasb, yakni
semangat untuk bekerja mandiri dan produktif. Hal ini terekam jelas dalam pujian Nabi
SAW terhadap Nabi Daud AS:

"Tidaklah seseorang memakan makanan yang lebih baik sama sekali daripada
makanan yang berasal dari hasil kerja tangannya sendiri. Dan sungguh, Nabi Allah Dawud AS
dahulu makan dari hasil kerja tangannya sendiri."?

Hadis ini mengandung makna filosofis yang dalam. Nabi Daud AS adalah seorang
raja yang memiliki kekuasaan dan akses terhadap harta negara. Namun, beliau memilih
untuk tetap bekerja sebagai pandai besi (pembuat baju zirah) untuk menghidupi dirinya.
Simbolisasi ini mengajarkan bahwa setinggi apa pun jabatan seseorang atau sekaya apa

6 Ibnu Majah, Sunan Ibnu Majah, (Riyadh: Baitul Afkar Ad-Dauliyah, 2009), Kitab At-Tijarat, Bab Al-Bai' bi Al-Khiyar, No.
2185.

7 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, (Beirut: Dar Ibnu Katsir, 2002), Kitab Al-Buyu', Bab Kasb Ar-Rajul
wa 'Amaluhu bi Yadihi, No. 2072.

151



pun dia, kehormatan (muru'ah) dirinya terletak pada kemandirian usahanya, bukan pada
pemberian orang lain.®

Dalam analisis ekonomi mikro, doktrin Al-Kasb mendorong setiap muslim untuk
menjadi Value Creator (Pencipta Nilai). Harta yang paling berkah adalah harta yang di
dalamnya terdapat tetesan keringat usaha. Implikasi etisnya sangat kuat: seorang
pengusaha muslim dilarang menempuh jalan pintas untuk kaya, seperti melalui perjudian,
spekulasi liar, atau skema ponzi yang tidak memiliki basis produktivitas riil.

Bisnis dalam Islam adalah manifestasi dari amal saleh. Ketika seseorang bekerja
untuk membebaskan dirinya dari ketergantungan pada manusia lain, ia sedang melakukan
ibadah yang agung. Semangat inilah yang seharusnya menjadi etos kerja pengusaha
muslim: bekerja keras bukan karena serakah, tetapi karena ingin menjaga harga diri di
hadapan manusia dan Allah SWT.

c. Wara’: Kejelasan Status Hukum sebagai Manajemen Risiko Spiritual

Pilar ketiga adalah manajemen hati melalui sikap Wara’ (kehati-hatian). Dalam dunia
bisnis yang penuh dengan kompleksitas, batas antara yang benar dan salah sering kali
menjadi kabur (grey area). Rasulullah SAW memberikan pedoman preventif melalui
sabdanya:

"Yang halal itu jelas dan yang haram itu jelas, dan di antara keduanya ada hal-hal yang
meragukan (syubhat)... Barang siapa yang menjaga diri dari hal-hal yang meragukan, ia telah
menjaga agamanya dan kehormatannya..."?

Hadis ini menggunakan analogi yang sangat cerdas tentang Penggembala di sekitar
larangan (hima). Jika seseorang terbiasa berbisnis di wilayah abu-abu yang secara hukum
negara mungkin belum dilarang tapi secara etika meragukan maka ia seperti penggembala
yang membiarkan ternaknya merumput di pinggir jurang; cepat atau lambat ia akan
terperosok.

Dalam konteks bisnis kontemporer, wilayah syubhat ini bisa berupa gratifikasi
halus, manipulasi laporan keuangan yang seolah-olah legal, atau akad-akad ribawi yang
dikemas dengan istilah modern. Konsep Wara’ menuntut pelaku usaha untuk memiliki
standar moral yang lebih tinggi daripada sekadar hukum positif. Jika ada keraguan,
tinggalkan. Lebih jauh, hadis ini menghubungkan perilaku bisnis fisik dengan kondisi
spiritual hati (qalb). "Ketahuilah! Dalam tubuh ada sepotong daging... jika ia rusak maka
seluruh tubuh menjadi rusak".' Ini adalah peringatan keras bahwa harta yang didapat dari
sumber yang syubhat akan merusak hati, mematikan sensitivitas nurani, dan pada akhirnya
menghancurkan karakter pelakunya.™

8 Adiwarman A. Karim, Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, (Jakarta: Rajawali Pers, 2010), hlm. 248. (Membahas pemikiran
Imam As-Syaibani mengenai Al-Kasb sebagai sarana menjaga muru'ah/harga diri).

9 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Iman, Bab Fadlu Man Istabra'a li Dinihi, No. 52.

' Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Iman, Bab Fadlu Man Istabra'a li Dinihi, No. 52.

" Imam An-Nawawi, Al-Minhaj Syarah Shahih Muslim, Jilid 11, (Jakarta: Pustaka Azzam, 2011), him. 28. (Penjelasan teologis
mengenai dampak syubhat terhadap hati).

152



Jadi, Wara’ bukan sekadar kesalehan ritual, melainkan strategi "Manajemen Risiko
Spiritual". Pengusaha yang menerapkan wara’ akan membangun reputasi integritas yang
sangat kuat. la tidak akan mengambil satu rupiah pun yang bukan haknya. Inilah modal
sosial terbesar dalam bisnis yang menjamin keberlangsungan usaha jangka panjang (
sustainability ).

3.3 Eliminasi Distorsi Pasar: Menjaga Keseimbangan Supply dan Demand

Setelah meletakkan fondasi filosofis berupa niat dan kemandirian pada
pembahasan sebelumnya, konstruksi moralitas bisnis dalam Islam melangkah pada
pengaturan mekanisme pasar secara teknis. Islam mengakui mekanisme pasar bebas (free
market) di mana harga terbentuk dari pertemuan alami antara penawaran (supply) dan
permintaan (demand). Namun, kebebasan ini bukanlah kebebasan liar tanpa aturan,
melainkan kebebasan yang terbingkai dalam koridor keadilan.

Analisis Grounded Theory terhadap data hadis menemukan bahwa Rasulullah SAW
sangat agresif dalam melarang segala bentuk intervensi yang mendistorsi pasar (market
distortion). Distorsi pasar adalah segala bentuk gangguan yang mencegah terciptanya
harga yang adil (fair price) dan keseimbangan pasar (market equilibrium). Berdasarkan
pengkodean aksial, kategori ini mencakup tiga area krusial: perlindungan rantai pasok,
pencegahan manipulasi harga, dan penghapusan ketidakpastian transaksi.

a. Larangan Intervensi Rantai Pasok

Salah satu bentuk ketidakadilan pasar yang paling sering terjadi adalah
ketimpangan informasi antara produsen di hulu (desa) dan pedagang di hilir (kota).
Rasulullah SAW mengantisipasi hal ini dengan melarang praktik Talaqqgi Rukban, yaitu
mencegat pedagang desa sebelum mereka sampai ke pasar utama. Dalam Hadis Riwayat
Bukhari disebutkan:

“Janganlah kalian menyambut rombongan (untuk membeli dari mereka di jalan
sebelum mereka sampai ke kota)... Seorang penduduk kota tidak boleh menjual barang untuk
penduduk padang (desa/badui).” "

Secara tekstual, larangan ini ditujukan untuk mencegah pedagang kota (pihak yang
lebih tahu informasi) memanfaatkan ketidaktahuan pedagang desa (pihak yang minim
informasi) mengenai harga pasar yang sebenarnya. Jika transaksi terjadi di jalan sebelum
pasar, pedagang desa tidak memiliki akses informasi pembanding, sehingga mereka
rentan dieksploitasi dengan harga murah di bawah harga pasar.

Secara analisis ekonomi, hadis ini menegaskan pentingnya Transparansi Informasi
Pasar. Islam menghendaki agar harga terbentuk secara alami di pasar (market price),
bukan hasil rekayasa makelar yang memotong jalur distribusi secara curang. Dalam
konteks ekonomi modern, praktik ini sangat relevan dengan fenomena "tengkulak" atau
mafia pangan yang memutus akses petani ke pasar induk, menyebabkan petani tetap

2 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, (Beirut: Dar Ibnu Katsir, 2002), Kitab Al-Buyu', Bab An-Nahyu 'an
Talaqqi Ar-Rukban, No. 2150.

153



miskin sementara perantara meraup untung besar. Melalui hadis ini, Nabi SAW bertindak
sebagai regulator yang menjamin perdagangan terasa adil bagi produsen primer,
memastikan tidak ada pihak yang mengambil keuntungan di atas ketidaktahuan orang
lain."

b. Pencegahan Manipulasi Harga (Price Manipulation)

Selain menjaga rantai pasok, Islam juga melarang keras rekayasa harga melalui
penciptaan permintaan palsu atau penahanan pasokan. Dua istilah kunci yang ditemukan
dalam pengkodean data untuk kategori ini adalah Najasy dan Ihtikar. Terkait Najasy,
Rasulullah SAW bersabda:

“Janganlah kalian melakukan najasy (menaikkan harga secara palsu).”*

Najasy adalah praktik di mana seseorang atau komplotan berpura-pura menawar
barang dengan harga tinggi, padahal ia tidak berniat membelinya. Tujuannya semata-mata
untuk memancing calon pembeli lain agar terjebak dan membeli dengan harga yang sudah
digelembungkan tersebut. Ini adalah bentuk manipulasi psikologis pasar yang
menciptakan permintaan semu. Dalam pasar saham modern, praktik ini mirip dengan
skema pump and dump, di mana harga saham digoreng agar investor ritel masuk, lalu
bandar keluar mengambil untung. Islam memandang ini sebagai penipuan karena harga
yang terbentuk bukan refleksi nilai barang yang sebenarnya. Sementara itu, dari sisi
penawaran (supply), Islam melarang Ihtikar (penimbunan).

“Tidaklah melakukan penimbunan (ihtikar) kecuali orang yang berdosa.”"

Secara terminologi, lhtikar adalah menahan barang pokok saat masyarakat
membutuhkannya dengan tujuan agar kelangkaan terjadi dan harga melambung tinggi,
lalu menjualnya saat harga mencapai puncak untuk profit maksimal (profit taking).'® Dalam
kacamata makroekonomi, penimbunan merusak kurva penawaran (supply curve), memicu
inflasi buatan, dan menghancurkan daya beli masyarakat. Larangan tegas ini menunjukkan
bahwa dalam Islam, Stabilitas Sosial dan kemaslahatan umum (maslahah ammah) jauh
lebih diprioritaskan daripada hak individu untuk menumpuk keuntungan spekulatif.

c. Larangan Ketidakpastian (Gharar) dan Perilaku Predator

Distorsi pasar tidak hanya terjadi pada harga dan pasokan, tetapi juga pada objek
transaksi itu sendiri. Islam menutup celah sengketa dengan melarang Gharar
(ketidakjelasan/spekulasi liar).

“Rasulullah SAW melarang jual beli dengan cara melempar kerikil (bai’ al-hashah) dan
jual beli yang mengandung unsur ketidakjelasan (bai’ al-gharar).”"

3 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, (Beirut: Dar Ibnu Katsir, 2002), Kitab Al-Buyu', Bab An-Nahyu 'an
Talaqqi Ar-Rukban, No. 2150. (Lihat juga syarah Fathul Bari tentang perlindungan terhadap orang desa).

4 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Buyu', Bab An-Najsy, No. 2140.

5 Muslim bin Al-Hajjaj, Shahih Muslim, (Riyadh: Darussalam, 1998), Kitab Al-Musaqat, Bab Tahrim Al-lhtikar, No. 1605.

16 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, Jilid 4, (Kairo: Maktabah Al-Qahirah, 1968), him. 167. (Mendefinisikan kriteria Ihtikar yang
dilarang, yakni pada barang pokok dan saat dibutuhkan).

7 Muslim bin Al-Hajjaj, Shahih Muslim, Kitab Al-Buyu', Bab Butlan Bai' Al-Hashah wa Al-Gharar, No. 1513.

154



Gharar terjadi ketika ada ketidakpastian substansial dalam kualitas, kuantitas, atau
keberadaan barang, misalnya menjual ikan yang masih di lautan lepas atau burung di
udara. Transaksi semacam ini lebih dekat kepada perjudian daripada perdagangan. Salah
satu pihak pasti akan dirugikan (menang-kalah), berbeda dengan perdagangan yang
berprinsip saling untung. Bentuk modern dari Gharar ini juga mencakup Short Selling
(menjual barang yang belum dimiliki). Nabi bersabda kepada Hakim bin Hizam:

“Janganlah engkau menjual sesuatu yang tidak ada padamu (belum engkau miliki).””'8

Larangan ini sangat fundamental untuk mencegah kegagalan serah terima.
Seorang pedagang tidak boleh menjual barang yang belum ia kuasai penuh, karena hal itu
memicu risiko sistemik. Dengan menghilangkan gharar, Islam ingin memastikan kepastian
hukum (legal certainty) dalam setiap kontrak bisnis, sehingga pasar berjalan efisien dan
minim konflik."

Selain itu, Nabi juga melarang perilaku predator dengan sabdanya: "Janganlah salah
seorang di antara kalian menjual (barang) di atas jual beli saudaranya"*. Ini mencakup
praktik membajak konsumen yang sedang bertransaksi atau membanting harga secara
tidak wajar untuk mematikan pesaing. Etika ini menjaga agar persaingan usaha tetap sehat
(healthy competition) dan tidak berubah menjadi permusuhan yang merusak kohesi sosial.
3.4 Profesionalitas Berbasis Integritas dan Pelayanan: Membangun Karakter Pengusaha
Muslim

Jika kategori-kategori sebelumnya berfokus pada pembenahan mekanisme pasar
dan sistem transaksi, maka kategori ketiga dalam temuan Grounded Theory ini menukik
pada aspek yang lebih fundamental, yakni kualitas manusianya (human capital). Islam
memandang bahwa sistem yang adil tidak akan berjalan efektif tanpa pelaku pasar yang
berkarakter. Oleh karena itu, konstruksi profesionalitas bisnis dalam Islam melampaui
standar etika bisnis konvensional yang sering kali hanya berhenti pada kepatuhan hukum
formal. Islam menuntut integritas moral yang bersumber dari kesadaran transendental
bahwa setiap aktivitas ekonomi adalah manifestasi ibadah muamalah.

Berdasarkan analisis terhadap data hadis, profesionalitas seorang pengusaha
muslim ditopang oleh empat pilar utama yang saling terintegrasi: Kejujuran Mutlak (Anti-
Fraud), Transparansi Produk (Product Disclosure), Akurasi Kuantitas, dan Pelayanan Prima
(Service Excellence).

a. Kejujuran Mutlak (Anti-Fraud): Doktrin "Bukan Golongan Kami"

Dalam dunia bisnis yang kompetitif, godaan untuk melakukan kecurangan demi
memenangkan persaingan sangatlah besar. Namun, Nabi Muhammad SAW menerapkan
standar toleransi nol terhadap segala bentuk fraud. Hal ini terekam dalam sebuah peristiwa
monumental ketika beliau melakukan inspeksi pasar (hisbah) dan menemukan pedagang

8 Muhammad bin Isa At-Tirmidzi, Sunan At-Tirmidzi, (Riyadh: Maktabah Al-Ma'arif, 1996), Kitab Al-Buyu', Bab Ma Ja'a fi
Karahiyati Bai' Ma Laisa Indahu, No. 1232.

9 Wahbah Az-Zuhaili, Al-Figh Al-Islami wa Adillatuhu, Jilid 5, (Damaskus: Dar Al-Fikr, 1985), him. 3410. (Penjelasan tentang
Gharar dan dampaknya terhadap persengketaan/konflik antar pihak).

20 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Buyu', Bab La Yabi' 'ala Bai'i Akhihi, No. 2139.

155



gandum yang menyembunyikan gandum basah di balik tumpukan gandum kering agar
terlihat berkualitas baik seluruhnya. Beliau bersabda:

“Barang siapa menipu kami (melakukan ghisy), maka ia bukan termasuk golongan
kami. Dan tipu daya serta kecurangan tempatnya di neraka.”?"

Secara terminologi, ghisy mencakup segala bentuk penyembunyian cacat,
pemalsuan kualitas, atau pencampuran barang baik dengan barang buruk. Imam An-
Nawawi dalam Al-Minhaj memberikan syarah bahwa frasa "falaysa minna" (bukan
termasuk golongan kami) bermakna pelaku curang telah menyimpang dari jalan orang-
orang saleh dan mengkhianati ukhuwah Islamiyah.? Perbuatan ini dikategorikan sebagai
dosa besar karena mengandung unsur kezaliman yang memakan harta orang lain secara
batil.

Dalam analisis manajemen modern, sikap ini berkaitan erat dengan teori reputasi.
Sebuah studi dalam Jurnal Manajemen Bisnis Syariah menegaskan bahwa kejujuran adalah
aset tak berwujud (intangible asset) yang paling bernilai. Pengusaha muslim dilarang
melakukan pemolesan fakta yang menyesatkan seperti window dressing dalam laporan
keuangan atau manipulasi spesifikasi produk, karena hal tersebut menciptakan informasi
asimetris yang merugikan pihak lain. Kehancuran kepercayaan akibat ketidakjujuran
adalah biaya ekonomi tertinggi yang sulit dipulihkan.>
b. Transparansi Produk: Disclosure sebagai Kunci Keberkahan

Berbeda dengan prinsip hukum bisnis Barat Caveat Emptor ("biarkan pembeli
waspada") yang cenderung membebankan risiko pemeriksaan pada konsumen, Islam
menganut prinsip Seller's Disclosure ("Penjual Wajib Menjelaskan"). Islam meletakkan
beban moral dan hukum di pundak produsen atau penjual yang memiliki informasi lebih
lengkap tentang produknya untuk bersikap transparan.

“Penjual dan pembeli memiliki pilihan (khiyar)... jika mereka berkata jujur dan
menjelaskan cacat barang (bayyana), maka mereka akan diberkahi dalam transaksi mereka.
Namun jika mereka berbohong dan menyembunyikan fakta, maka transaksi mereka akan
dicabut keberkahannya.”?3

Hadis ini memperkenalkan mekanisme Khiyar Aib, yaitu hak konsumen untuk
membatalkan transaksi jika ditemukan cacat yang tidak dijelaskan di awal akad. Ibnu Hajar
Al-Asqalani dalam Fathul Bari menegaskan bahwa menyembunyikan aib barang adalah
haram menurut ijma' ulama, dan keberkahan transaksi sangat bergantung pada sejauh
mana penjual terbuka mengenai kondisi riil barangnya.>*

Konsep bayyana dengan makna menjelaskan/transparansi yang disandingkan
langsung dengan barakah melahirkan teori Korelasi Transparansi-Keberkahan. Dalam

2 Ibnu Hibban, Shahih Ibnu Hibban, (Beirut: Mu’assasah Ar-Risalah, 1993), Kitab Al-Buyu’, Bab Zikr al-Zajr ‘an al-Ghisy, No.
5559

22 Bambang Iswanto, "Peran Kejujuran dan Transparansi dalam Meningkatkan Integritas Bisnis Syariah", Jurnal
Manajemen Bisnis Syariah, Vol. 2, No. 1 (2025), him. 45.

3 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, (Beirut: Dar Ibnu Katsir, 2002), Kitab Al-Buyu', Bab Al-Bayyi'ani bil
Khiyar, No. 2110.

24 |bnu Hajar Al-Asqalani, Fathul Bari Syarah Shahih Al-Bukhari, Jilid 4, (Beirut: Dar Al-Ma'rifah, 1379 H), him. 362.

156



rasionalitas ekonomi kapitalis, menyembunyikan cacat mungkin dianggap strategi cerdas
untuk meningkatkan margin keuntungan jangka pendek. Namun dalam rasionalitas
ekonomi Islam, hal itu menghapus nilai tambah spiritual atau berkah. Penelitian dalam
Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam menunjukkan bahwa transparansi produk secara empiris
meningkatkan loyalitas pelanggan dan Customer Lifetime Value (CLV), yang pada akhirnya
menjamin keberlangsungan usaha jangka panjang.
c. Akurasi Takaran dan Etika Komunikasi

Profesionalitas juga diukur dari ketepatan kuantitas. Islam melarang praktik Tatfif
(mengurangi takaran/timbangan) sekecil apa pun. Hal ini diperkuat dengan larangan jual
beli secara juzaf (borongan takaran) di tempat yang tidak semestinya tanpa pengukuran
yang valid. Mengurangi timbangan bukan sekadar masalah teknis, melainkan masalah
integritas yang dikategorikan sebagai perilaku koruptif. Pelaku bisnis yang melakukan
tatfif pada hakikatnya sedang mencuri hak publik secara sistematis.

Selain akurasi fisik, Islam juga mengatur etika promosi lisan. Rasulullah SAW
mengkritik keras penggunaan sumpah atau klaim berlebihan untuk melariskan dagangan:

“Sumpah (palsu) dalam jual beli dapat melariskan barang dagangan, namun
menghapus keberkahan.”’?>

Hadis ini menyoroti fenomena Over-Marketing atau Hard Selling yang
menggunakan klaim-klaim bombastis untuk mendongkrak penjualan. Yusuf Qardhawi
dalam Figh Prioritas menyebutkan bahwa promosi yang menipu, meskipun
menguntungkan secara materi sesaat, pada hakikatnya sedang melakukan "bunuh diri
ekonomi".2® Konsumen yang kecewa akibat ketidaksesuaian antara janji promosi dan
realitas produk akan menyebarkan negative word-of-mouth, yang jauh lebih merusak
daripada kerugian finansial sesaat.

d. Service Excellence: Konsep As-Samhah

Puncak dari profesionalitas bisnis dalam Islam adalah sikap pelayanan. Bisnis
bukan sekadar transaksi pertukaran barang yang kaku secara transaksional, melainkan
interaksi humanis yang bernilai sosial.

“Semoga Allah merahmati seseorang yang bersikap mudah (samhan) ketika
menijual, ketika membeli, dan ketika menagih.”*

Al-Hafizh Ibnu Hajar menjelaskan bahwa Samhan bermakna kemudahan
(suhulah), kelapangan dada, toleransi, dan tidak mempersulit orang lain. Ini adalah akar
teologis dari konsep Service Excellence (Pelayanan Prima). Pengusaha yang samhah tidak
kaku dalam tawar-menawar, ramah dalam pelayanan, dan bijaksana saat menagih piutang.
Sikap ini melahirkan keintiman dengan pelanggan. Dalam jangka panjang, sikap pemurah
ini bukan kerugian, melainkan investasi emosional yang mengikat hati pelanggan. Doa Nabi
"Semoga Allah merahmati" adalah jaminan kesuksesan ukhrawi bagi mereka yang

25 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Buyu', Bab Ma Yukrahu min Al-Half fil Bai', No. 2087.
26 Yusuf Qardhawi, Figh Prioritas, (Jakarta: Robbani Press, 1998), him. 145.
27 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Buyu', Bab As-Suhulah wa As-Samahah fil Bai', No. 2076.

157



menjadikan bisnisnya sebagai sarana menebar kasih sayang (rahmat), bukan sekadar
mesin pencetak profit yang dingin.
3.4 Stabilitas Sosial dan Akuntabilitas Ilahiah: Dimensi Transendental Bisnis

Jika dimensi-dimensi sebelumnya berfokus pada interaksi horizontal antar-manusia
(hablum minan nas) dalam mekanisme pasar, maka dimensi keempat dari konstruksi
moralitas bisnis ini menarik garis vertikal menuju pertanggungjawaban kepada Tuhan
(hablum minallah). Temuan Grounded Theory menunjukkan bahwa Islam tidak memisahkan
aktivitas ekonomi dari dampak sosialnya dan konsekuensi eskatologisnya (akhirat).

Bisnis dalam Islam bukan sekadar tentang akumulasi kapital atau perebutan pangsa
pasar, melainkan sarana untuk mencapai keseimbangan sosial dan keselamatan abadi.
Aktivitas perniagaan yang tidak terkendali sering kali memicu ketimpangan dan kerusakan.
Oleh karena itu, Islam menetapkan pagar-pagar moral. Berdasarkan analisis data,
kategori ini dibangun di atas empat pilar utama: Prinsip Keamanan Publik (Public Safety),
Disiplin Keuangan, Integritas Hak Milik, dan Tujuan Akhir (The Ultimate Goal).
da. Menjaga Keamanan Publik: Implementasi Kaidah La Dharar

Prinsip fundamental yang menjaga stabilitas sosial dalam ekonomi Islam adalah
larangan mutlak menimbulkan kerusakan atau bahaya. Rasulullah SAW menetapkan
sebuah kaidah universal yang menjadi payung bagi etika sosial-ekonomi:

“Tidak boleh melakukan sesuatu yang berbahaya dan tidak boleh pula menimbulkan
bahaya bagi orang lain (La dharara wa la dhirar).”?8

Dalam tinjauan maqashid syariah, hadis ini menegaskan perlindungan terhadap jiwa
(hifz an-nafs) dan harta (hifz al-mal) masyarakat luas. Segala bentuk aktivitas bisnis yang
menghasilkan eksternalitas negatif harus dieliminasi. Bisnis tidak boleh beroperasi dengan
prinsip privatisasi keuntungan, sosialisasi kerugian di mana pengusaha menikmati laba
sementara masyarakat menanggung dampak buruknya. Contoh konkretnya adalah pabrik
yang membuang limbah berbahaya ke sungai demi menghemat biaya pengolahan, atau
industri makanan yang menggunakan zat aditif karsinogenik demi memperpanjang masa
simpan produk.

Secara teologis, prinsip La Dharar mentransformasi konsep Tanggung Jawab Sosial
Perusahaan dari sekadar kewajiban regulasi negara menjadi kewajiban moral-religius.
Pelaku usaha muslim memikul beban fardhu kifayah untuk memastikan operasional
bisnisnya aman bagi ekosistem dan kesehatan publik. Keuntungan finansial yang diperoleh
dengan cara mengorbankan keselamatan orang lain adalah harta yang tidak berkah dan
statusnya haram, karena melanggar hak asasi publik untuk hidup dalam lingkungan yang
aman dan sehat.?®
b. Etika Keuangan dan Disiplin Kontrak

Stabilitas sosial ekonomi suatu bangsa sangat bergantung pada kelancaran arus
keuangan (cash flow) dan kepastian kontrak antar-pelaku ekonomi. Islam mengatur etika

28 |bnu Majah, Sunan Ibnu Majah, (Riyadh: Baitul Afkar Ad-Dauliyah, 2009), Kitab Al-Ahkam, No. 2341.
29 M. Nur Rianto Al Arif, "Implementasi Prinsip La Dharar dalam Tanggung Jawab Sosial Perusahaan (CSR) Perspektif
Ekonomi Islam", Jurnal Ekonomi Syariah Teori dan Terapan, Vol. 6, No. 11 (2019), him. 2150.

158



utang-piutang dengan sangat ketat untuk mencegah kezaliman finansial yang sering kali
tidak terdeteksi oleh hukum positif. Rasulullah SAW bersabda:

“Menunda pembayaran utang oleh orang yang mampu adalah suatu kezaliman
(Mathlul ghaniyyi zhulmun)”’3°

Hadis ini menyoroti perilaku moral hazard di kalangan pelaku bisnis yang memiliki
likuiditas cukup namun sengaja menunda-nunda pembayaran kewajibannya kepada mitra,
suplier, atau karyawan. Tindakan ini dikategorikan sebagai kezaliman (zhulm) karena
merupakan bentuk penyalahgunaan kekuasaan finansial yang menahan hak orang lain
tanpa alasan syar'i. Dalam struktur ekonomi makro, perilaku penundaan ini dapat memicu
efek domino: kemacetan rantai pasok (supply chain bottleneck), krisis likuiditas bagi usaha
kecil, hingga kebangkrutan mitra bisnis yang bergantung pada pembayaran tersebut.

Oleh karena itu, disiplin keuangan dalam Islam bukan sekadar masalah
administratif, melainkan masalah integritas keimanan. Ketepatan waktu dalam memenuhi
janji bayar adalah indikator kredibilitas seorang pengusaha muslim. Islam mengajarkan
bahwa mempercepat pelunasan kewajiban saat mampu adalah bentuk ihsan yang
memperkokoh kepercayaan pasar, sedangkan menundanya adalah benih sengketa yang
merusak kohesi sosial.

c. Akuntabilitas llahiah: Ancaman bagi Predator Hak Orang Lain

Dalam persaingan bisnis yang ketat, sering kali muncul godaan untuk
menggunakan cara-cara manipulatif demi menguasai aset atau memenangkan sengketa,
seperti melakukan sumpah palsu atau memalsukan dokumen legal. Islam memberikan
peringatan keras terhadap praktik bisnis predator ini.

“Barang siapa bersumpah dengan suatu sumpah yang ia berdusta di dalamnya untuk
merampas harta seorang Muslim, maka ia akan bertemu Allah dalam keadaan Allah murka
kepadanya.”3'

Hadis ini menegaskan konsep Akuntabilitas llahiah yang melampaui audit duniawi.
Seorang pengusaha mungkin bisa merekayasa bukti di pengadilan atau menyuap aparat
untuk memenangkan kasus sengketa tanah/aset, sehingga ia menang secara hukum
formal. Namun, hadis ini mengingatkan bahwa kemenangan tersebut semu. Setiap sen
harta yang diperoleh dengan cara merampas hak orang lain melalui manipulasi sumpah
akan diaudit kembali oleh Mahkamah Allah yang Maha Teliti.

Ancaman "Murka Allah" (Ghadban) mengindikasikan bahwa pelanggaran terhadap
hak milik adalah dosa besar (kabair). Kesadaran ini menciptakan mekanisme pengawasan
internal yang kuat dalam diri.

d. The Ultimate Goal: Visi Eskatologis Pengusaha Muslim

Puncak dari seluruh konstruksi moralitas bisnis ini adalah reorientasi visi
kesuksesan. Dalam paradigma sekuler, kesuksesan diukur dari akumulasi aset, valuasi
perusahaan, atau peringkat kekayaan. Namun, Islam menawarkan visi yang jauh lebih

30 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, (Beirut: Dar Ibnu Katsir, 2002), Kitab Al-Hawalah, No. 2287.
31 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Ayman wa An-Nuzur, Bab Al-Yamin Al-Ghamus, No. 2666.

159



agung dan futuristik. Rasulullah SAW memberikan apresiasi luar biasa bagi pengusaha
yang mampu menjaga integritasnya di tengah godaan pasar yang keras:

“Pedagang yang jujur dan dapat dipercaya (amanah) akan bersama para nabi, orang-
orang yang sangat jujur (siddigin), dan para syuhada.”3?

Menempatkan profesi pedagang setara dengan magam para Nabi dan Syuhada
adalah bentuk penghargaan tertinggi (The Ultimate Goal) dalam Islam. Mengapa posisinya
begitu mulia? Karena mempertahankan kejujuran di tengah pasar yang penuh dengan
peluang curang, tipu daya, dan syahwat materi adalah sebuah jihad tersendiri. Melawan
hawa nafsu untuk cepat kaya dengan cara haram membutuhkan kekuatan spiritual yang
setara dengan keberanian para syuhada di medan perang.

Hadis ini membentuk Spiritual Branding bagi pengusaha muslim. Visi ini mengubah
orientasi bisnis dari sekadar Profit Oriented menjadi Falah Oriented (berorientasi pada
kemenangan abadi). Bisnis tidak lagi dilihat sebagai tujuan akhir, tetapi sebagai kendaraan
menuju surga.33> Dengan demikian, konstruksi moralitas bisnis Islam adalah sebuah
perjalanan spiritual yang utuh: dimulai dari Niat Suci, dijalankan dengan Proses yang Adil
dan Profesional, serta bermuara pada Kebersamaan dengan Para Nabi di keabadian.

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa konstruksi moralitas bisnis dalam Islam
merupakan integrasi utuh antara dimensi spiritual dan sosial, di mana aktivitas perniagaan
dipandang sebagai manifestasi ibadah yang menuntut integritas tinggi. Secara
fundamental, etika bisnis Islam dibangun di atas prinsip konsensualisme atau kerelaan
mutlak antarpihak serta semangat kemandirian ekonomi, yang kemudian diturunkan
menjadi aturan pasar yang ketat untuk mengeliminasi segala bentuk distorsi. Larangan
tegas Rasulullah SAW terhadap praktik penimbunan barang pokok, rekayasa harga melalui
penawaran palsu, intervensi rantai pasok, hingga spekulasi liar menegaskan bahwa Islam
memprioritaskan stabilitas harga dan keadilan akses pasar di atas keuntungan spekulatif
segelintir individu, sehingga tercipta ekosistem ekonomi yang adil dan transparan.

Di sisi lain, kekuatan ekonomi Islam bertumpu pada karakter pelakunya yang
dituntut memiliki profesionalitas berbasis kejujuran mutlak, transparansi produk tanpa
manipulasi, serta pelayanan prima yang memanusiakan pelanggan. Integritas ini bukan
sekadar strategi dagang, melainkan kewajiban moral yang berdampak langsung pada
keberkahan harta dan keselamatan publik, di mana setiap pelaku usaha wajib mencegah
bahaya bagi orang lain serta disiplin dalam kontrak keuangan. Pada akhirnya, seluruh
aktivitas bisnis ini bermuara pada visi transendental untuk meraih kedudukan mulia
bersama para nabi dan syuhada di akhirat, menjadikan pasar bukan sekadar arena
persaingan bebas, melainkan sarana tolong-menolong untuk mencapai kesejahteraan
kolektif dan keselamatan abadi.

32 Muhammad bin Isa At-Tirmidzi, Sunan At-Tirmidzi, (Riyadh: Maktabah Al-Ma'arif, 1996), Kitab Al-Buyu', Bab Ma Ja'a fit
Tijarah, No. 1209.

33 Nahlah et al., "Etika Pedagang menurut Al-Qur’an dan Sunnah", Jurnal IImiah Ekonomi Islam, Vol. 9, No. 01 (2023), him.
144.

160



DAFTAR PUSTAKA

Al Arif, M. N. R. (2019). "Implementasi Prinsip La Dharar dalam Tanggung Jawab Sosial
Perusahaan (CSR) Perspektif Ekonomi Islam". Jurnal Ekonomi Syariah Teori dan
Terapan, 6(11), 2150.

Al-Asqgalani, Ibnu Hajar. (1379 H). Fathul Bari Syarah Shahih Al-Bukhari. Beirut: Dar Al-
Ma'rifah.

Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. (2002). Shahih Al-Bukhari (Al-Jami' As-Shahih). Beirut:
Dar Ibnu Katsir.

Al-Ghazali, Imam. (t.t.). lhya’ ‘Ulumuddin. Beirut: Dar al-Ma’rifah.

Al-Hajjaj, Muslim bin. (1998). Shahih Muslim (Al-Musnad As-Shahih). Riyadh: Darussalam.

Aminah, S. (2023). "Pengaruh Transparansi Informasi Produk Terhadap Loyalitas
Pelanggan Perspektif Ekonomi Islam". Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam, 5(2), 178.

An-Nasa'i, Ahmad bin Syu'aib. (1986). Sunan An-Nasa'i (Al-Mujtaba). Aleppo: Maktab al-
Mathbu'at al-Islamiyyah.

An-Nawawi, Imam. (2011). Al-Minhaj Syarah Shahih Muslim. Jakarta: Pustaka Azzam.

As-Suyuthi, Jalaluddin. (1990). Al-Ashbah wa An-Nazhair. Beirut: Dar Al-Kutub Al-limiyyah.

At-Tirmidzi, Muhammad bin Isa. (1996). Sunan At-Tirmidzi (Al-Jami' Al-Kabir). Riyadh:
Maktabah Al-Ma'arif.

Az-Zuhaili, Wahbah. (1985). Al-Figh Al-Islami wa Adillatuhu. Damaskus: Dar Al-Fikr.

Bertens, K. (2013). Etika. Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama.

Fauziah, C. (2017). "At-Tijarah (Perdagangan) Dalam Alquran: Sebuah Kajian Tafsir
Tematik". Jurnal At-Tibyan, 2(1), 89.

Holijah. (2015). "Konsep Khiyar 'Aib Fikih Muamalah dan Relevansinya dalam Upaya
Perlindungan Konsumen". Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 9(2), 347.

Ibnu Hibban, Muhammad. (1993). Shahih Ibnu Hibban. Beirut: Mu’assasah Ar-Risalah.

Ibnu Majah, Muhammad bin Yazid. (2009). Sunan Ibnu Majah. Riyadh: Baitul Afkar Ad-
Dauliyah.

Ibnu Qudamah. (1968). Al-Mughni. Kairo: Maktabah Al-Qahirah.

Iswanto, B. (2025). "Peran Kejujuran dan Transparansi dalam Meningkatkan Integritas
Bisnis Syariah". Jurnal Manajemen Bisnis Syariah, 2(1), 45.

Karim, Adiwarman A. (2010). Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Jakarta: Rajawali Pers.

Kotler, Philip & Keller, Kevin Lane. (2016). Marketing Management, 15th Edition. New Jersey:
Pearson Education.

Nahlah, et al. (2023). "Etika Pedagang menurut Al-Qur’an dan Sunnah". Jurnal limiah
Ekonomi Islam, 9(1), 144.

Norvadewi. (2015). "Bisnis dalam Perspektif Islam (Telaah Konsep, Prinsip, dan Landasan
Normatif)". Jurnal Al-Tijary, 1(1), 34.

Nurrohmah, U. (2022). "Analisis Perspektif Hukum Ekonomi Islam Terhadap Pengurangan
Timbangan". Jurnal JIMPA: Jurnal llmiah Mahasiswa Perbankan Syariah, 2(1), 89.

Putra, A. (2023). "Aplikasi Kaidah La Dharara Wa La Dhirar Dalam Hukum Ekonomi Syariah'.
Al-Kharaj: Jurnal Ekonomi, Keuangan & Bisnis Syariah, 6(2), 2165.

Qardhawi, Yusuf. (1996). Figh Prioritas. Jakarta: Gema Insani Press.

Qardhawi, Yusuf. (1997). Norma dan Etika Ekonomi Islam. Terj. Zainal Arifin. Jakarta: Gema
Insani Press.

161



Rahmawati, L. (2023). "Penerapan Pelayanan Prima Islami dan Manajemen Berbasis
Keamanan Terhadap Minat Berkunjung Kembali". Jurnal llmiah Ekonomi Islam, 9(3),
3920.

Rofigoh, S. N. I. (2017). "Transaksi Jual-Beli Terlarang; Ghisy atau Tadlis Kualitas". Mizan:
Journal of Islamic Law, 1(2), 148.

Sabiq, Sayyid. (2000). Figh Sunnah. Kairo: Dar Al-Fath.

Sholiha, I. (2019). "Bisnis dalam Pandangan Islam". Jurnal Iqtishodiyah, 1(1), 2.

Tantawi, A. R. (2023). "Pengertian Etika, Perbedaan Etika, Moral, Norma, Nilai". Jurnal
llmiah Universitas Medan Area.

Zulaikha, S. (2022). "Konstruksi Spiritual Branding Pengusaha Muslim Berbasis Hadis Nabi".
Jurnal llmiah Ekonomi Islam, 8(1), 120.

162



