JUTEQ: Jurnal Teologi & Tafsir e-ISSN: 3032-7237
Vol. 2 No. 4 April 2025, hal., 881-897

BOOK REVIEW
¢ Judul : Islamic Philosophy From It’s Origin To The Present
Penulis : Seyyed Hossein Nasr
Penerbit : State University of New York Press
Tahun Terbit  :2006
Tebal 1343
ISBN : 9789695191262

ISLAMIC PHILOSOPHY FROM ITS ORIGIN TO THE PRESENT
'Dhita Ayu Astrellita, > Yusuf Hanafi
'UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, > UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

Email: 'dhitaayuastrellita@gmail.com, 2 yusuf.hanafi.fs@um.ac.id

Buku Islamic Philosophy from Its Origin to the Present karya Seyyed Hossein Nasr
menyajikan analisis mendalam tentang sejarah filsafat Islam dan relevansinya di era
modern. Nasr menyoroti hubungan antara filsafat dan dimensi spiritual Islam, menjelaskan
bagaimana tradisi ini, sejak era klasik hingga kontemporer, tetap terkait erat dengan wahyu
dan mistisisme. Buku ini membahas kontribusi tokoh-tokoh besar seperti Mulla Sadra dan
Ibn Sina, serta membandingkan pengaruh filsafat Islam terhadap pemikiran Barat,
khususnya selama Abad Pertengahan dan Renaisans. Nasr juga menguraikan bagaimana
filsafat Islam tetap relevan dalam menghadapi tantangan modernitas, seperti sekularisme
dan rasionalisme Barat. Dengan memadukan sejarah dan konsep filosofis, buku ini
memberikan wawasan penting tentang peran filsafat Islam sebagai sistem intelektual yang
kaya akan dimensi spiritual, serta menawarkan solusi intelektual dan spiritual dalam dunia
yang semakin rasional.

Kata Kunci: Filsafat Islam, Wahyu, Modernitas, Spiritualitas

Islamic Philosophy from Its Origin to the Present by Seyyed Hossein Nasr offers an in-depth
analysis of the history of Islamic philosophy and its relevance in the modern era. Nasr
highlights the relationship between philosophy and the spiritual dimension of Islam,
explaining how this tradition, from classical to contemporary times, remains closely
connected to revelation and mysticism. The book discusses the contributions of key figures
such as Mulla Sadra and Ibn Sina, while also comparing the influence of Islamic philosophy
on Western thought, particularly during the Middle Ages and the Renaissance. Nasr further
elaborates on how Islamic philosophy remains relevant in addressing the challenges of
modernity, including secularism and Western rationalism. By blending historical and
philosophical concepts, this book provides valuable insights into the role of Islamic
philosophy as an intellectual system rich in spiritual dimensions, offering both intellectual
and spiritual solutions in an increasingly rational world.

Keyword: Islamic Philosophy, Revelation, Modernity, Spirituality



https://www.google.com/search?sa=X&sca_esv=8034ea63d1f965de&cs=0&sxsrf=ADLYWIL8i67VahkCR6npFI-JNMLCXV6Q5g%3A1733555861303&q=islamic%2Bphilosophy%2Bfrom%2Bits%2Borigin%2Bto%2Bthe%2Bpresent%3A%2Bphilosophy%2Bin%2Bthe%2Bland%2Bof%2Bprophecy%2B%229789695191262%22&ved=2ahUKEwizr77qjpWKAxXuSmwGHeNPN_cQ5t4CegQIRBAB
mailto:dhitaayuastrellita@gmail.com
mailto:yusuf.hanafi.fs@um.ac.id




Pendahuluan

Buku Islamic Philosophy from Its Origin to the Present karya Seyyed Hossein Nasr
memberikan gambaran mendalam tentang perkembangan dan interaksi filsafat Islam
dengan berbagai disiplin ilmu, termasuk teologi, spiritualitas, dan tradisi intelektual Barat.
Buku ini tidak hanya mengeksplorasi sejarah filsafat Islam, tetapi juga membahas
relevansinya dalam konteks modern, terutama di hadapan tantangan-tantangan yang
ditimbulkan oleh pemikiran sekuler dan rasionalisme Barat. Penulis menekankan bahwa
filsafat Islam selalu terkait erat dengan dimensi spiritual dan wahyu, sebuah karakteristik
yang membedakannya dari filsafat Barat modern. Dalam karya ini, Nasr menyajikan
argumen bahwa filsafat Islam tidak pernah benar-benar terpisah dari aspek esoteris atau
mistisisme, terutama dalam pemikiran tokoh-tokoh seperti Mulla Sadra, Ibn Sina, dan
Suhrawardi.

Buku ini juga membahas peran penting filsafat dalam memperkuat dialog antara
akal, wahyu, dan intuisi, serta kontribusi intelektualnya terhadap perkembangan sains dan
ilmu pengetahuan dalam peradaban Islam. Melalui buku ini, Nasr mengajak pembaca untuk
melihat filsafat Islam bukan hanya sebagai sejarah pemikiran, tetapi sebagai sistem
intelektual yang masih hidup dan relevan. Bab-bab yang membahas hubungan antara
eksistensi dan esensi, serta interaksi antara filsafat dan kenabian, menggambarkan bahwa
filsafat Islam tetap menawarkan solusi intelektual dan spiritual yang mendalam dalam
menghadapi tantangan modernitas.

Identitas Buku dan Pengarang

Buku ini berjudul Islamic Philosophy from Its Origin to the Present karya Seyyed Hossein
Nasr, diterbitkan oleh State University of New York Press pada tahun 2006. Halaman dalam
buku ini berjumlah 343 yang didalamnya termasuk catatan penguat dan bibliografi.
Pengarang buku ini adalah Sayyed Hossein Nasr, la dilahirkan pada 07 April tahun 1933 di
Teheran, Iran. Pada usia 13 tahun, Seyyed Hossein Nasr menempuh pendidikan formal pada
sekolah menengah di Amerika. Selama kurang lebih 20 tahun, Seyyed Hossein Nasr
berguru dengan Muhammad Husin Thabathab®i untuk ilmu-ilmu Filsafat, ilmu Kalam dan
juga ilmu Tasawuf, serta juga menghafal Al-Quran dan menghafal syair-syair Persia Klasik.
Seyyed Hossein Nasr melanjutkan pendidikan formalnya dengan cara mendaftarkan diri ke
Universitas termuka yang ada di Amerika untuk mempelajari ilmu Barat modern. Seyyed
Hossein Nasr menempuh pendidikan di dua universitas yakni di Massachusetts Institute of
Technology (MIT) dan di Harvard University'. Pemikirannya terkait dengan persilangan
pengetahuan antara peradaban modern di Barat dan Timur. Sebagian besar pandangannya
berfokus pada pengaruh westernisasi terhadap umat Islam. la menyatakan bahwa umat
Islam telah mencapai puncak westernisasi dalam berbagai aspek kehidupan. la juga
mampu melakukan pengamatan mendalam mengenai perubahan dalam aktivitas
intelektual dan spiritual di berbagai negara. Fokus utamanya meliputi moral, politik,
ekonomi, dan sains. Karya-karyanya menyoroti kesulitan dalam membedakan antara

' Dwi Wahyuni et al., “FILSAFAT PERENIAL DAN DIALOG AGAMA: STUDI PEMIKIRAN SEYYED HOSSEIN
NASR,” Jurnal Al- Agidah 13, no. 1(2021): 103-16.



Muslim yang masih menjalankan syariat Islam dengan disiplin dan mereka yang tidak.
Menurutnya, kesulitan ini semakin diperparah oleh perkembangan ilmu pengetahuan dan
teknologi®>. Karya-karya Seyyed Hossein Nasr di antaranya yaitu Knowledge and The
Sacred, Living Sufism, The Trancendent Theosophy of Sadr ad-Din Shirazi, Islamic Life and
Thought, Science and Civilization in Islam, dan Sufi Essay in World Spirituality, serta
Theology, Philosophy and Spirituality, dan Three Muslim Sages3.

Uraian Ringkas Isi Buku

Buku ini dibuka dengan kutipan oleh Mulla Sudra pada halaman sebelum daftar isi, yang
berbunyi “The Quranic revelation is the light which enables one to see. It is like the sun
which casts light lavishly. Philosophical intelligence is the eye that sees this light and
without this light one cannot see anything. If one closes one’s eyes, that is, if one pretends
to pass by philosophical intelligence, this light itself will not be seen because there will not
be any eyes to see it*’ yang berarti “Wahyu Al-Qur'an adalah cahaya yang memungkinkan
seseorang untuk melihat. Ini seperti matahari yang memancarkan cahaya dengan
melimpah. Kecerdasan filosofis adalah mata yang melihat cahaya ini, dan tanpa cahaya ini
seseorang tidak dapat melihat apa pun. Jika seseorang menutup matanya, yaitu jika
seseorang berpura-pura mengabaikan kecerdasan filosofis, cahaya itu sendiri tidak akan
terlihat karena tidak ada mata untuk melihatnya." Kemudian pada halaman vii dan viii berisi
daftar isi. Halaman selanjutrnya berisi kata pengantar yang menggambarkan bahwa buku
tersebut merupakan sebuah karya yang didasari oleh pengalaman panjang penulis dalam
merenungkan filsafat dan spiritualitas, terutama dalam konteks Islam. Fokus pada
hubungan antara filsafat dan nubuwat, serta filsafat Islam, menegaskan bahwa buku
tersbut mencoba menghadirkan kembali aspek-aspek spiritual yang mulai tersingkir dalam
filsafat modern. Pada bagian Pada bagian Introduction: Philosophy and Prophecy penulis
menyoroti hubungan yang erat antara filsafat dan kenabian dalam tradisi intelektual Islam,
serta bagaimana hubungan ini dipahami di dunia modern yang sering kali terpisah dari
spiritualitas. Penulis memulai dengan menjelaskan bahwa filsafat dan kenabian di masa
modern sering dipandang sebagai dua entitas yang terpisah atau bahkan bertentangan,
namun dalam peradaban tradisional, filsafat selalu terkait erat dengan kenabian. Kenabian
dalam pandangan Penulis tidak hanya terbatas pada tradisi Abrahamik, tetapi juga hadir
dalam berbagai agama lain seperti Hindu, Buddha, Taoisme, dan agama-agama Yunani
kuno. Semua tradisi ini melihat kenabian sebagai penyampai pengetahuan dari realitas
yang lebih tinggi kepada umat manusia. Pengetahuan yang diberikan oleh kenabian ini
mencakup berbagai aspek realitas, termasuk kosmologi, psikologi, dan eskatologi. Penulis
menekankan bahwa filsafat dalam dunia tradisional tidak pernah benar-benar terpisah dari
dimensi esoteris atau spiritual. Di dalam Islam, filsafat sering kali berinteraksi erat dengan
dimensi batin dari wahyu, terutama dalam periode-periode selanjutnya, di mana filsafat
Islam lebih banyak dipengaruhi oleh aspek mistisisme dan esoterisme dari Al-Qur'an.
Penulis juga menyoroti bagaimana filsafat di dunia Barat semakin terpisah dari agama sejak

% https://id.wikipedia.org/wiki/Seyyed Hossein Nasr diakses Diakses 12 Oktober 2024

3 Muzakkir, Tasawuf: Pemikiran, Ajaran Dan Relevansinya Dalam Kehidupan (Medan: Perdana Publishing, 2018).
4 Seyyed Hossein Nasr, Islamic Philosophy from Its Origin to the Present: Philosophy in the Land of Prophecy -,
Reviews in Religion & Theology, vol. 14 (Washington: University of New York Press, 2006).


https://id.wikipedia.org/wiki/Seyyed_Hossein_Nasr%20diakses

abad ke-17 dan lebih condong pada rasionalitas dan sains, terutama dengan pengaruh Kant
dan perkembangan filsafat Anglo-Saxon abad ke-20 yang sangat terikat dengan
pandangan dunia ilmiah. Berbeda dengan itu, filsafat Islam tetap berfungsi dalam
kerangka realitas kenabian hingga saat ini, menunjukkan perbedaan mendasar antara
perkembangan filsafat di Barat dan di dunia Islam. Secara keseluruhan, Nasr menegaskan
bahwa filsafat di dunia yang didominasi oleh kenabian, seperti dalam tradisi Islam, memiliki
karakteristik unik yang membedakannya dari filsafat modern yang sering terpisah dari
dimensi spiritualitas dan wahyu.

Pada Chapter 1: The Study of Islamic Philosophy in the West in Recent Times: An Overview
pada halaman 13-30

Penulis membahas sejarah panjang studi filsafat Islam di Barat. Penelitian ini
terbagi dalam tiga fase besar yaitu periode abad pertengahan, Renaisans, dan era
modern mulai abad ke-19 hingga saat ini. Penulis menjelaskan bahwa studi filsafat
Islam pada abad pertengahan didorong oleh penerjemahan teks-teks Arab ke
dalam bahasa Latin, yang kemudian diikuti oleh pengaruh besar pada filsafat
Kristen Latin, khususnya pada Skolastisisme. Selama periode Renaisans, ada
gelombang baru penelitian yang melihat keterkaitan antara filsafat Islam dan tradisi
intelektual Yunani dan Barat. Namun, studi filsafat Islam pada abad ke-19 lebih
difokuskan pada aspek historis, dan sedikit yang membahas nilai-nilai filosofis
intrinsik dari pemikiran Islam. Di era modern, perhatian terhadap filsafat Islam
meningkat, terutama pada akhir abad ke-20, ketika beberapa cendekiawan Barat
mulai meneliti filsafat Islam sebagai sistem pemikiran yang hidup dan relevan,
bukan sekadar kajian sejarah belaka. Penulis menyoroti peran para cendekiawan
seperti Henry Corbin dan Toshihiko Izutsu, yang berkontribusi pada pengembangan
studi perbandingan filsafat antara tradisi Islam dan Barat. Penulis juga
menggarisbawahi perbedaan antara filsafat Islam dan filsafat Barat. Setelah abad
ke-14, filsafat Barat mulai bergerak menjauh dari teologi, dan bahkan sering kali
bertentangan dengan agama. Sementara itu, filsafat Islam tetap beroperasi dalam
kerangka kenabian dan wahyu. Filsafat Islam tetap menjaga relevansinya dalam
konteks dunia Islam yang diwarnai oleh tradisi kenabian.

Dalam Chapter 2: The Meaning and Role of Philosophy in Islam pada halaman 31-47

Penulis mengeksplorasi makna dan peran filsafat dalam Islam, dengan fokus
pada istilah falsafah dan hikmah dalam tradisi Islam. Penulis menjelaskan bahwa
filsafat dalam Islam memiliki dimensi yang lebih luas daripada pengertian filsafat
dalam tradisi Barat, yang sering dipisahkan dari dimensi spiritual. Penulis menyoroti
bahwa istilah hikmah (kebijaksanaan) dalam Al-Qur'an digunakan untuk
menggambarkan pengetahuan ilahi yang diberikan oleh Tuhan kepada manusia.
Penekanan ini menunjukkan bahwa filsafat dalam Islam tidak hanya terbatas pada
penggunaan akal, tetapi juga mencakup aspek-aspek metafisik dan spiritual yang
bersumber dari wahyu ilahi. Selain itu, filsafat Islam tidak terbatas pada aliran
Peripatetik yang dikenal di Barat melalui pemikiran Ibn Sina (Avicenna) dan Al-
Farabi. Penulis menjelaskan bahwa ada berbagai aliran filsafat dalam Islam,



termasuk filsafat iluminasi (Ishraq) yang dipelopori oleh Suhrawardi, serta filsafat
gnostik (irfan) yang terkait dengan Ibn Arabi dan filsafat transendental (hikmat al-
muta'aliyah) dari Mulla Sadra. Semua aliran ini menunjukkan kedalaman dan
keragaman filsafat Islam yang memadukan pemikiran rasional dengan pengalaman
spiritual. Penulis juga menggarisbawahi bahwa filsafat Islam memainkan peran
penting dalam pengembangan sains dan disiplin ilmu lainnya dalam peradaban
Islam. Filsafat menyediakan kerangka logika dan metode rasional yang diterapkan
pada berbagai bidang, termasuk ilmu kosmologi, teologi (kalam), dan sufisme.
Filsafat dalam Islam tidak hanya berfungsi sebagai disiplin intelektual tetapi juga
sebagai alat untuk mencapai kebenaran dan pencerahan spiritual.

Pada Chapter 3: Al-Hikmat al-llahiyyah and Kalam halaman 49-60

Penulis mengeksplorasi hubungan antara filsafat Islam (hikmat) dan teologi
Islam (kalam). Penulis mengkaji bagaimana hikmat al-ilahiyyah, yang mencakup
unsur-unsur filsafat rasional, iluminasi, gnosis, dan wahyu, berkembang menjadi
sebuah sintesis, terutama setelah Suhrawardi, mencapai puncaknya dengan Mulla
Sadra. Penulis membahas lima periode penting dalam sejarah interaksi antara
falsafah dan kalam, mulai dari awal perkembangan filsafat Islam hingga abad
kesepuluh. Pada masa awal, terdapat hubungan yang lebih harmonis antara
falsafah dan kalam, tetapi dengan munculnya teologi Ash'arite dan Mu'tazilite
(asyariyah dan mu’tazilah), terjadi persaingan yang intens. Penulis menekankan
bahwa beberapa teolog dan filsuf seperti Al-Farabi dan Ibn Sina mempertemukan
aspek filsafat dengan teologi dalam upaya untuk menjelaskan prinsip-prinsip
agama Islam. Namun, dengan munculnya hikmat al-ilahiyyah, para pengikut filsafat
ini mulai mengkritik metode-metode kalam, yang dianggap hanya bergantung pada
premis-premis yang dikenal luas dan tidak selalu didasarkan pada kebenaran yang
pasti. Para filsuf hikmat percaya bahwa kebenaran agama dapat dijelaskan melalui
demonstrasi intelektual yang mendalam, yang tidak bergantung pada syariah untuk
pembuktiannya. Meski demikian, mereka tetap menghormati sumber-sumber
agama seperti Al-Qur'an dan Sunnah, tetapi menolak metode dialektika teologi
sebagai cara yang sah untuk memahami realitas metafisik. Pada bagian ini penulis
menggambarkan kontribusi signifikan Mulla Sadra, yang berhasil menciptakan
sintesis yang mengintegrasikan hikmat, kalam, dan berbagai elemen lain dari
filsafat dan mistisisme Islam. Penulis menyoroti bagaimana Mulla Sadra sering kali
menerima beberapa argumen dari para teolog kalam, tetapi juga dengan keras
menolak pandangan-pandangan tertentu yang dianggap tidak mendalam secara
intelektual atau spiritual.

Pada Part 2 dari buku ini memuat 3 chapter dimulai dari halaman 63-93. Pada Chapter 4:
The Question of Existence and Quiddity and Ontology in Islamic Philosophy

Penulis membahas masalah utama dalam filsafat Islam, yaitu hubungan
antara eksistensi (wujud) dan esensi (mahiyyah). Penulis menegaskan bahwa
perbedaan antara wujud dan mahiyyah adalah konsep sentral dalam pemikiran
metafisika Islam, yang memainkan peran kunci dalam memahami realitas dan



struktur filsafat Islam selama lebih dari sebelas abad. Dalam Islam, wujud dianggap
sebagai inti dari pemikiran filosofis, dengan penekanan pada pentingnya
memisahkan konsep wujud dari mahiyyah. Hal ini penting karena memungkinkan
para filsuf Muslim untuk menganalisis realitas dengan lebih dalam, tidak hanya
melalui konsep esensial yang statis, tetapi juga dengan melihat bagaimana wujud
memberikan kehidupan kepada mahiyyah di dunia nyata.penulis juga menjelaskan
bahwa wujud di dalam filsafat Islam sering kali dikaitkan dengan konsep ketuhanan,
di mana Allah dianggap sebagai "Wajib al-Wujud" (Eksistensi yang Niscaya), yang
memberikan wujud kepada segala sesuatu di alam semesta. Penulis juga menyoroti
bahwa pendekatan filsafat Islam terhadap masalah wujud dan mahiyyah tidak bisa
hanya dilihat dari pengaruh filsafat Yunani, seperti Aristoteles. Meskipun filsafat
Yunani memainkan peran dalam membentuk konsep ini, para filsuf Islam seperti
Ibn Sina mengembangkan pemikiran mereka sendiri yang sangat dipengaruhi oleh
wahyu dan tradisi Islam. Ibn Sina, sebagai salah satu filsuf utama dalam sejarah
filsafat Islam, memberikan kontribusi penting dengan menguraikan perbedaan
mendasar antara wujud dan mahiyyah, serta memperkenalkan konsep yang lebih
mendalam tentang kemungkinan (mumkin al-wujud) dan keharusan (wajib al-
wujud). Pada bab ini penulis juga membahas Suhrawardi yang mengembangkan
teori metafisika yang menekankan bahwa cahaya adalah hakikat dari semua
eksistensi, yang pada akhirnya menciptakan apa yang ia sebut sebagai metafisika
esensialisme.

Chapter 5: Post-Avicennan Islamic Philosophy and the Study of Being

Penulis membahas perkembangan studi filsafat setelah Ibn Sina (Avicenna),
dengan fokus pada konsep wujud (eksistensi) dan bagaimana para filsuf pasca-
Avicenna memahami ontologi. Penulis menyoroti bagaimana konsep wujud dan
mahiyyah (esensi) yang diperkenalkan oleh Ibn Sina menjadi dasar bagi diskusi
filsafat Islam selanjutnya. Dia menekankan bahwa setelah era Avicenna, filsafat
Islam di kawasan timur Islam, terutama yang dipengaruhi oleh kalam Ash’arite
(Asy’ariyah), mengalami sedikit penurunan dalam minat terhadap studi ontologi.
Namun, dengan munculnya filsafat iluminasi (hikmat al-ishraq) dari Suhrawardi,
serta pemikiran sufistik dari Ibn ‘Arabi, terjadi kebangkitan kembali minat pada
pertanyaan tentang eksistensi. Konsep Suhrawardi tentang cahaya sebagai esensi
realitas memperkenalkan metafisika yang lebih esensialis, sementara Ibn ‘Arabi
memperkenalkan konsep wahdat al-wujud (kesatuan eksistensi), yang
menekankan pada pandangan bahwa wujud adalah satu, dan semua keberadaan
merupakan manifestasi dari wujud ilahi. Penulis menguraikan bahwa dalam filsafat
pasca-Avicenna, para filsuf tidak hanya terlibat dalam diskusi konseptual mengenai
wujud, tetapijuga mendekatinya dari sudut pengalaman spiritual dan gnosis (irfan).
Salah satu tokoh penting dalam filsafat pasca-Avicenna adalah Mulla Sadra, yang
mengembangkan konsep hikmah al-muta’aliyah (filsafat transendental). Mulla
Sadra menyintesis elemen-elemen dari filsafat peripatetik, iluminasi, dan sufisme
untuk membangun sistem filsafat yang berpusat pada wujud. Sadra
memperkenalkan konsep penting tentang prinsipitas eksistensi (asalat al-wujud),



yang menekankan bahwa eksistensi adalah prinsip yang mendasari segala sesuatu,
sedangkan esensi hanyalah abstraksi mental. Penulis juga menyoroti bagaimana
filsafat pasca-Avicenna di dunia Islam terus menekankan pengalaman spiritual
sebagai jalan untuk memahami wujud. Filsafat ini tidak hanya terbatas pada analisis
logis, tetapi juga mengarah pada pemahaman eksistensial yang lebih mendalam
melalui praktik spiritual, yang membantu individu meraih kesadaran akan realitas
wujud.

Pada Chapter 6: Epistemological Questions: Relations among Intellect, Reason, and Intuition
within Diverse Islamic Intellectual Perspectives

Penulis mengkaji berbagai perspektif Islam mengenai epistemologi, dengan
fokus pada relasi antara akal, rasio, dan intuisi. Penulis membahas perbedaan
mendasar antara intelek dan rasio dalam tradisi filsafat Islam, yang telah kehilangan
konteksnya dalam filsafat Barat modern. Penulis menguraikan bahwa dalam
bahasa Arab, istilah ‘agl digunakan untuk menggambarkan baik akal maupun rasio.
Namun, dalam tradisi Islam, intelek memiliki makna yang lebih dalam, yaitu
kemampuan menghubungkan manusia dengan kebenaran ilahi. Akal (‘aqgl) bukan
hanya kemampuan analitis, tetapi juga sarana untuk memahami kebenaran spiritual
yang berasal dari wahyu. Selain itu, penulis menyoroti peran intuisi sebagai sarana
penting dalam mencapai pengetahuan yang lebih tinggi dalam tradisi intelektual
Islam. Intuisi ini berkaiatan dengan pencapaian pengetahuan langsung dari realitas
ilahi, yang lebih dalam daripada sekadar pengetahuan konseptual. Penulis juga
menyinggung berbagai mazhab filsafat Islam yang mengembangkan metode
pengetahuan yang berbeda, seperti filsafat Peripatetik (Mashsha'i), filsafat
iluminasi (Ishraq), dan teosofi transendental dari Mulla Sadra. Setiap mazhab ini
menekankan peran yang berbeda dari akal, rasio, dan intuisi dalam proses
memperoleh pengetahuan, dengan beberapa di antaranya memberi penekanan
lebih besar pada pengalaman mistis dan penglihatan batin. Penulis menunjukkan
bahwa dalam filsafat Islam, tidak ada dikotomi antara akal dan intuisi, tetapi ada
hierarki pengetahuan yang mengintegrasikan keduanya. Pengetahuan sensual,
rasional, dan intelektual semuanya berperan dalam mendekatkan manusia pada
pemahaman realitas tertinggi, yaitu Tuhan.

Pada Part 3 dari buku ini memuat 7 chapter dimulai dari halaman 107-235. Pada Chapter 7: A
Framework for the Study of the History of Islamic Philosophy

Penulis menyajikan pandangan sistematis tentang bagaimana sejarah
filsafat Islam harus dipelajari dan dipahami, baik dalam konteks dunia Islam maupun
dalam interaksinya dengan pemikiran Barat. Penulis menekankan pentingnya
menciptakan kerangka kerja yang berbeda dari pendekatan Barat konvensional,
terutama dalam menangani tantangan yang dihadapi oleh filsafat Islam di dunia
modern. Penulis menunjukkan bahwa dalam tradisi Islam, filsafat dipelajari dan
diajarkan bukan hanya sebagai sejarah pemikiran yang berubah-ubah, melainkan
sebagai kebenaran yang melampaui waktu. Penulis juga menekankan bahwa
filsafat Islam tidak hanya terbatas pada pemikiran Aristotelian atau Yunani, tetapi



juga mencakup dimensi mistik, sufistik, dan gnostik yang memperkaya tradisi
intelektual Islam. Bab ini juga membahas upaya awal untuk menulis sejarah filsafat
Islam dari sudut pandang Islam, seperti yang dilakukan oleh Mustafa Abd al-Raziq
dan Dhiya al-Din Durr di awal abad ke-20. Namun, proyek-proyek ini belum
memberikan pengaruh besar di Barat. Kolaborasi Nasr dengan Henry Corbin pada
1960-an membawa perkembangan penting dalam menyusun kerangka historis
filsafat Islam, yang tidak hanya mencakup periode awal tetapi juga filsafat pasca-
Ibn Rushd, termasuk sekolah-sekolah di Persia dan pemikiran filosofis yang
berkembang di Timur Islam.

Pada Chapter 8: Dimensions of the Islamic Intellectual Tradition: Kalam, Philosophy, and
Spirituality

Penulis membahas tiga dimensi utama dalam tradisi intelektual Islam:
teologi (kalam), filsafat, dan spiritualitas (irfan atau gnosis). Penulis menjelaskan
bagaimana ketiga dimensi ini berkembang secara bersamaan dalam peradaban
Islam, masing-masing dengan peran yang berbeda dalam memahami wahyu dan
realitas metafisik.

1. Kalam (Teologi): Penulis memulai dengan menggambarkan peran kalam
sebagai disiplin yang berfungsi untuk mempertahankan keyakinan agama
melalui argumen rasional dan menghilangkan keraguan. Meskipun kalam
sering diterjemahkan sebagai teologi, penulis menunjukkan bahwa
perannya dalam Islam tidak setara dengan teologi dalam Kekristenan.
Dalam Islam, kalam tidak memainkan peran sentral yang sama seperti
teologi dalam tradisi Kristen, di mana teologi Kristen sering kali berfungsi
sebagai jalan menuju kehidupan spiritual yang lebih tinggi. Sebaliknya,
dalam Islam, dimensi spiritual ditemukan lebih dalam filsafat dan irfan.

2. Falsafah: tidak hanya mencakup pemikiran rasional tetapi juga berhubungan
erat dengan wahyu. Pneulis menegaskan bahwa filsafat Islam
mempertahankan keseimbangan antara akal dan wahyu. Filsafat ini,
terutama setelah periode Suhrawardi, berkembang menjadi hikmat al-
ilahiyyah (theosofi) yang mencakup unsur-unsur rasional, iluminasi, dan
gnosis. Filsafat ini berbeda dari filsafat Barat modern yang sering kali
memisahkan rasio dari pengalaman spiritual.

3. Irfan (Gnosis atau Spiritualitas): Dimensi gnosis dalam tradisi Islam, menurut
penulis, telah memainkan peran sentral, lebih penting daripada dalam tradisi
Barat. Irfan merupakan jalan menuju pengetahuan ilahi yang didapat melalui
iluminasi batiniah dan pengalaman spiritual. Penulis menegaskan bahwa
tradisi ini mendominasi pemikiran metafisik Islam sejak abad ke-13 melalui
karya tokoh-tokoh seperti Ibn 'Arabi. Irfan menawarkan perspektif spiritual
yang lebih mendalam dibandingkan dengan pendekatan teologis formal.

Pada Chapter 9: The Poet-Scientist ‘Umar Khayyam as Philosopher



Penulis mengeksplorasi kedalaman pemikiran ‘Umar Khayyam, seorang
tokoh yang sering kali disalahpahami dalam konteks filsafat Islam. Khayyam dikenal
di Barat sebagai penyair, tetapi penulis menekankan bahwa ia juga merupakan
seorang ilmuwan dan filsuf yang terlibat dalam tradisi pemikiran yang kaya dan
beragam. Pada baba ini penulis menjelaskan bahwasannya Khayyam muncul
sebagai seorang pemikir yang lebih sejalan dengan pemikiran Ibn Sina (Avicenna)
daripada dengan pandangan skeptis para filsuf kuno. Dalam tradisi Islam, ia
dihormati sebagai "filosof dunia" dan terlibat dalam pengajaran filsafat Ibn Sina di
Nayshapur hingga akhir hidupnya. Nasr menguraikan bahwa banyak pandangan
Khayyam terpengaruh oleh ajaran Ibn Sina, tetapi ia juga menunjukkan interpretasi
dan pemikiran independennya sendiri. Penulis membahas beberapa karya filosofis
Khayyam yaitu Risalah jawaban li-thalath masa'il (Treatise of Response to Three
Questions), yang berfokus pada pertanyaan tentang keberadaan, makna, dan
tanggung jawab manusia. Dalam karya ini, Khayyam mengungkapkan bahwa esensi
filsafat terletak pada tiga pertanyaan utama: apakah sesuatu ada, apa yang ada,
dan mengapa sesuatu ada. la membahas hubungan antara wujud dan makhiyah
(esensi), mengikuti jejak Ibn Sina, serta menegaskan pentingnya wahyu dan
kenabian dalam pengertian tanggung jawab moral manusia. Penulis juga
menegaskan bahwa meskipun Khayyam sering dipandang sebagai sosok yang
memisahkan diri dari tradisi religius, ia sebenarnya adalah seorang filsuf yang dalam
banyak cara selaras dengan ajaran Sufi dan pemikiran religius Islam.

Pada Chapter 10: Philosophy in Azarbaijan and the School of Shiraz

Penulis membahas dua pusat utama perkembangan filsafat Islam yakni;
Azarbaijan dan Sekolah di Shiraz. Penulis menunjukkan bahwa kedua tempat ini
memainkan peran krusial dalam tradisi intelektual Islam, terutama dalam konteks
yang terjadi setelah invasi Mongol yang menghancurkan banyak pusat belajar
lainnya di wilayah tersebut. Azarbaijan merupakan pusat filsafat yang berkembang
pesat sebelum dan selama periode awal setelah invasi Mongol. Penulis menyoroti
bahwa Azarbaijan, terutama kota Maraghah, menjadi terkenal berkat kontribusi
para filosof dan ilmuwan seperti Nasir al-Din al-Tusi (Nashiruddin ath-Thusi). Al-Tusi
merupakan pendiri dari observatorium Maraghah. Di sini, al-Tusi tidak hanya
berkontribusi pada bidang astronomi tetapi juga dalam pemikiran filosofis,
menghidupkan kembali dan mengembangkan ajaran Ibn Sina. Meskipun banyak
yang menganggap periode ini sebagai periode stagnasi dalam filsafat Islam, Penulis
berargumen bahwa masih banyak yang perlu dipelajari tentang kontribusi penting
dari para filosof di Azarbaijan.

Shiraz, yang muncul setelah Azarbaijan, mengalami puncak aktivitas
filosofis dari abad ke-14 hingga ke-16. Penulis menyatakan bahwa Shiraz menjadi
pusat penting bagi kajian filsafat, teologi, dan sufisme, serta menghasilkan banyak
tokoh terkenal seperti al-Din Dashtaki (Sadr ad-Din Dashtaki) dan Jalal al-Din
Dawani. Pada masa ini, hubungan antara filsafat dan teologi serta sufisme semakin
erat, menciptakan dialog yang kaya antara berbagai disiplin ilmu. Shiraz dikenal



sebagai dar al-ilm (rumah ilmu) dan menjadi tempat di mana pemikiran mashsha’i
(Peripatetik) dan ishraqi (iluminasi) berinteraksi.

Penulis juga menyoroti bahwa meskipun ada pandangan yang menganggap
bahwa periode ini tidak memproduksi filosof-filosof besar, seperti Ibn Sina atau Ibn
Rushd, banyak karya dari filosof-filosof Shiraz yang layak untuk dipelajari dan diakui.
Dia mencatat bahwa ketidakpuasan terhadap pemisahan antara kalam (teologi)
dan filsafat menjadi landasan bagi banyak diskusi intelektual pada masa itu.

Pada Chapter 11: The School of Isfahan Revisited

Penulis mengeksplorasi pengaruh Sekolah Isfahan dan kontribusinya
terhadap perkembangan filsafat Islam, terutama dalam konteks pemikiran
prophetic philosophy. Penulis menjelaskan bahwa Sekolah Isfahan dibangun di atas
fondasi yang diciptakan oleh Sekolah Shiraz dan memainkan peran penting dalam
membentuk filsafat pada masa Safavid (Syafawi). Pada bab ini penulis juga
mengenalkan pendiri sekolah Isafan yakni Mur Damad yang dikenal sebagai
penghubung antara filsafat klasik Islam dan tradisi pemikiran yang lebih modern.
Mur Damar memperkenalkan pendekatan yang menggabungkan elemen-elemen
filsafat, teologi, dan spiritualitas, dan menjadi tokoh penting dalam pengembangan
hikmat al-muta’aliyah (filsafat transendental) yang dicontohkan oleh Mulla Sadra.
Pada bab ini penulis juga menjelaskan bahwasannya sekolah Isfahan berhasil
mengintegrasikan filsafat dengan sufisme, menghasilkan dialog yang kaya antara
rasionalitas dan pengalaman spiritual. Ini menciptakan kerangka bagi
perkembangan lebih lanjut dari pemikiran spiritual yang mendalam dalam tradisi
Islam. Penulis juga menyebutkan beberapa tokoh penting lainnya seperti; Ibn
Turkah Isfahani, Qadi Maybudi dan Ibn Abi Jumhur al-Ashfani yang memiliki
kontribusi terhadap perkembangan pemikiran di sekolah Ishafani seperti
memperkuat dialog antara filsafat, teologi dan spiritualitas.

Pada Chapter 12: Mulla Sadra and the Full Flowering of Prophetic Philosophy

Penulis membahasan peran Mulla Sudra dalam mengembangkan al-hikmah
al-mu’taliyah (teosofi transcendental) dan bagaimana pemikirannya menandai
puncak dari filsafat yang bersifat kenabian dalam tradisi Islam. Mullah Sadra
dipandang sebagai salah satu pemikir paling penting dalam sejarah filsafat Islam.
Dia menyerap dan menyintesiskan pemikiran dari berbagai tradisi, termasuk filsafat
Peripatetik (Aristotelian), iluminasi (Ishraq), dan mistisisme (Sufisme), serta
memasukkan pengaruh para Imam Syiah dalam karyanya. Dalam bab ini penulis
juga berpendapat bahwa Sadra menandai puncak perkembangan filsafat kenabian
dalam konteks Syiah dan pemikiran Islam secara keseluruhan. Karya-karya Sadra
memberikan dasar intelektual yang kuat bagi banyak pemikir dan aliran setelahnya.
Konsep-konsep Sadra tidak hanya memengaruhi pemikiran di Persia tetapi juga
menyebar ke India dan daerah lainnya. Pemikiran Sadra menjadi referensi penting
bagi banyak filsuf dan teolog di masa berikutnya, menunjukkan kesinambungan
dalam tradisi filsafat Islam. Penulis mencatat meskipun tantangan modernitas telah



muncul, doktrin Sadra dan sintesisnya tetap relevan dan dapat diintegrasikan dalam
konteks pemikiran kontemporer. la menciptakan sebuah sistem yang dapat
berfungsi dalam menghadapi tantangan modern, sekaligus mempertahankan
integritas dan spiritualitas yang menjadi ciri khas tradisi Islam.

Chapter 13: From the School of Isfahan to the School of Tehran

Pada bab ini penulis menjelaskan transisi dari sekolah Ishafan ke sekolah
Tehran, yang menandai perubahan penting dalam tradisi filsafat Islam di Persia.
Penulis juga mnunjukkan bahwa meskipun sekolah Ishafan tetap aktif, banyak
filosof dan cendikiawan berpindah ke Tehran, terutama setelah kota tersebut
diangkat menjadi ibu kota oleh Dinasti Qajar. Hal tersebut yang menyebabkan
perubahan dinamika dalam pengajaran dan penyebaran filsafat Islam. Mullah ‘Ali
Nuri, yang awalnya diundang untuk mengajar di Tehran, menolak tawaran tersebut
dan malah mengirim salah satu muridnya, Mullah ‘Abd Allah Zunzi, yang menjadi
tokoh kunci dalam mentransfer pemikiran dari Isfahan ke Tehran. Zunzi
mengajarkan filsafat Islam di Marwi School dan menghasilkan banyak karya yang
berkontribusi pada pengembangan pemikiran di Tehran. Pada bab ini penulis
memaparkan empat hakim (Hukama-yi Arba‘ah) atau tokoh penting yang
membentuk fondasi Sekolah Tehran yaitu;

a) Aga ‘Ali Hakim Mudarris: Dikenal sebagai tokoh pendiri, ia memiliki
kontribusi besar dalam mengembangkan filsafat di Tehran dengan
mengajarkan tradisi hikmat al-muta‘aliyah.

b) Aga Muhammad Rida Qumsha‘i: Seorang murid terkemuka yang menjadi
master penting dalam bidang filsafat dan gnosis.

¢) Mirza Abu’l-Hasan Jilwah: Dikenal karena kontribusinya dalam mengajarkan
dan menulis di bidang filosofi.

d) Mirza Husayn Sabziwari: Dikenal sebagai matematikawan dan filsuf yang
menekankan hubungan antara matematika dan filsafat.

Pada Chapter 14: Reflections on Islam and Modern Thought Penulis memberikan analisis
mendalam tentang tantangan yang dihadapi pemikiran Islam dalam konteks modernitas.
Nasr menyoroti hubungan yang kompleks antara Islam dan pemikiran modern, terutama
setelah abad ke-19, serta dampak yang ditimbulkan oleh modernisme terhadap tradisi
intelektual Islam yaitu:

a)

b)

Modernisme dan Tantangannya; penulis menggarisbawahi bahwa modernisme
membawa tantangan besar bagi tradisi Islam, termasuk pengaruh dari ide-ide yang
berfokus pada manusia dan sekularisme. la menekankan bahwa banyak pemikir
Muslim mengalami kesulitan dalam merespons ide-ide modern karena kurangnya
pemahaman yang mendalam tentang tradisi mereka sendiri.

Ketidakselarasan antara Pemikiran Modern dan Islam. Disini penulis mengkritik
pemikiran modern yang sering kali bersifat antropomorfik, di mana manusia
ditempatkan sebagai pusat realitas, sementara tradisi Islam menekankan



hubungan antara Tuhan dan ciptaan. Penulis mencatat bahwa pemikiran modern
cenderung mengabaikan dimensi ilahi dan esoteris dari pengetahuan.

¢) Konsep Manusia dalam Islam; pneulis menjelaskan bahwa dalam perspektif Islam,
manusia dipahami sebagai makhluk yang memiliki tanggung jawab spiritual dan
intelektual, tidak hanya sebagai penguasa dunia material. Konsep homo islamicus
menggambarkan manusia sebagai hamba Tuhan (al-‘abd) dan wakil-Nya (khalifah)
di bumi, yang menciptakan kesadaran akan eskatologi dan tanggung jawab moral.

d) Respon Islam terhadap Modernitas; penulis menyatakan bahwa untuk merespons
tantangan modernitas, Islam harus mengandalkan filosofi dan tradisi intelektualnya
yang kaya. Penulis menegaskan bahwa pemikiran Islam tidak dapat dipisahkan dari
wahyu dan pengalaman spiritual. Hanya dengan memahami pemikiran modern
dalam konteks yang lebih luas, Islam dapat memberikan jawaban yang sahih
terhadap pertanyaan-pertanyaan yang muncul.

e) Kehilangan Rasa Sakral; penulis mencatat bahwa modernitas sering kali kehilangan
rasa sakral, yang merupakan esensi dalam tradisi Islam. Penulis berargumen bahwa
untuk dialog yang efektif antara Islam dan pemikiran sekuler, penting untuk
mempertahankan kesadaran akan sakralitas yang terintegrasi dalam seluruh aspek
kehidupan.

Pada Chapter 15: Philosophy in the Land of Prophecy: Yesterday and Today

Penulis menyimpulkan bahwa filsafat dalam '"tanah kenabian" masih
relevan, baik di masa lalu maupun saat ini, meskipun filsafat Islam dihadapkan pada
berbagai tantangan seperti:

1. Perpisahan antara Filsafat dan Wahyu

Penulis mencatat bahwa di dunia Barat, filsafat semakin terpisah dari
konsep wahyu dan keagamaan, menciptakan suatu bentuk pemikiran yang
sekuler dan materialistik. Dalam hal ini, banyak pemikir Muslim yang merasa
terjebak antara tuntutan modernitas dan kebutuhan untuk tetap berpegang
pada tradisi spiritual mereka. Penulis berargumen bahwa perpisahan ini
menghasilkan krisis intelektual di kalangan pemikir Muslim, yang terjebak
antara iman dan akal.

2. Krisis Kreativitas Intelektual
Penulis menunjukkan bahwa perpecahan antara iman dan pemikiran
rasional telah mengakibatkan penurunan kreativitas intelektual dalam
masyarakat Muslim. Meskipun masih ada individu yang terlibat dalam
pemikiran filosofis yang serius, banyak yang tidak mampu menjembatani
antara pemikiran modern dan tradisi filsafat Islam yang kaya.

Pada bab ini Penulis menegaskan bahwa tradisi filosofis Islam tetap hidup
dan mengalami kebangkitan. Di berbagai negara Islam, terutama di Persia, ada
upaya untuk menghidupkan kembali dan mengintegrasikan pemikiran klasik ke
dalam konteks modern. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun modernisme dan
sekularisme mendominasi, ada kesadaran yang meningkat akan pentingnya



Ulasan

kembali kepada ajaran-ajaran tradisional. Penulis juga mengaitkan pemikiran Islam
dengan philosophia perennis (filsafat abadi), yang mengungkapkan kebenaran
universal yang ada dalam berbagai tradisi spiritual. la mengklaim bahwa tradisi
filsafat Islam, meskipun tertekan oleh modernitas, terus memberikan jawaban yang
relevan terhadap tantangan-tantangan tersebut, mengingat bahwa ia berakar pada
wahyu dan pengertian spiritual yang mendalam. Pada bab ini penulis juga mencatat
adanya peningkatan dialog antara tradisi filsafat Islam dan pemikiran Barat.
Keterlibatan pemikir-pemikir Muslim dalam diskusi filosofis global menunjukkan
adanya minat yang meningkat untuk memahami dan mengintegrasikan pemikiran
tradisional ke dalam konteks modern. Ini termasuk pembahasan tentang perennial
philosophy, yang menarik perhatian tidak hanya di kalangan cendekiawan Muslim
tetapi juga di kalangan pemikir Barat yang tertarik pada spiritualitas dan pemikiran
esoterik.

Buku ini menempati posisi penting dalam kajian filsafat Islam karena
menyajikan pandangan yang komprehensif tentang sejarah dan perkembangan
filsafat Islam. Seyyed Hossein Nasr berhasil menunjukkan bahwa filsafat Islam tidak
hanya penting dalam konteks sejarah, tetapi juga tetap relevan di dunia modern
yang semakin rasional dan sekuler. Kelebihan buku ini terletak pada keberhasilan
Seyyed Hossein Nasr memaparkan analisis yang kaya dan mendalam mengenai
sejarah filsafat Islam, termasuk kontribusi dari para pemikir besar seperti Ibn Sina,
Mulla Sadra, dan lainnya. Seyyed Hossein Nasr berhasil memetakan perkembangan
filsafat dari asal-usulnya hingga relevansinya di masa modern.

Berbeda dengan filsafat Barat yang cenderung memisahkan agama dan akal
yang mana Filsafat humanisme Barat memandang manusia sebagai makhluk yang
serba bebas, dan yang mampu menentukan perbuatan dan kehidupannya sendiri®,
filsafat Islam hadir, sebagaimana dijelaskan oleh Seyyed Hossein Nasr, selalu
terhubung dengan dimensi mistik dan wahyu. Ini memberikan karakter unik pada
filsafat Islam yang membedakannya dari tradisi filsafat lainnya, terutama yang
berkembang di Barat. Namun, kekurangan dari buku ini adalah bahwa gaya
penulisan serta pembahasan mengenai sejarah filsafat Islam di Barat kadang-
kadang terasa terlalu akademis, yang mungkin membuat pembaca awam sulit
mengikuti detail-detail historis dan konseptual yang disajikan. Ini membuat buku ini
lebih cocok untuk akademisi atau pembaca yang sudah memiliki pengetahuan
tentang filsafat Islam. Meskipun demikian, Seyyed Hossein Nasr tetap mampu
membawa pembaca untuk memahami bagaimana filsafat Islam telah
mempengaruhi berbagai tradisi pemikiran di Barat, khususnya pada masa Abad
Pertengahan dan Renaisans. Bagian yang paling mengesankan dari buku ini adalah
pembahasan Seyyed Hossein Nasr mengenai filsafat eksistensi dan esensi dalam
tradisi metafisika Islam. la menjelaskan dengan sangat baik bagaimana konsep

5> Darwis A. Soelaiman, Filsafat llmu Pengetahuan Pespektif Barat Dan Islam (Banda Aceh: Bandar Publishing,

2019).



eksistensi (wujud) menjadi pusat dari semua diskusi metafisika Islam, dengan
penekanan pada Tuhan sebagai sumber dari segala keberadaan. Seyyed Hossein
Nasr juga memberikan wawasan mendalam tentang bagaimana filsafat Islam
berbeda dalam pendekatannya terhadap eksistensi dibandingkan dengan filsafat
Barat, yang sering kali lebih terfokus pada materialisme dan empirisme.

Buku ini juga relevan di era modern karena membahas bagaimana filsafat
Islam bisa memberikan solusi intelektual dan spiritual terhadap tantangan-
tantangan modernitas. Seyyed Hossein Nasr menekankan bahwa filsafat Islam,
dengan keterkaitannya yang kuat dengan wahyu dan intuisi, memiliki kekuatan
untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan penting yang muncul dalam masyarakat
modern yang semakin terfokus pada sains dan teknologi. Kesimpulannya, Islamic
Philosophy from Its Origin to the Present adalah sebuah karya yang sangat penting
untuk memahami perkembangan filsafat Islam dan relevansinya di dunia
kontemporer. Seyyed Hossein Nasr berhasil menyajikan filsafat Islam sebagai
tradisi intelektual yang tidak hanya kuat dalam aspek rasionalitas tetapi juga kaya
dalam dimensi spiritualitas. Buku ini sangat direkomendasikan bagi siapa saja yang
ingin mendalami filsafat Islam, terutama dalam konteks bagaimana tradisi ini terus
bertahan dan beradaptasi dengan perubahan zaman.

Penutup

Islamic Philosophy from Its Origin to the Present karya Seyyed Hossein Nasr
merupakan tinjauan yang komprehensif terhadap sejarah, perkembangan, dan
relevansi filsafat Islam di era modern. Buku ini menekankan pentingnya hubungan
antara filsafat, wahyu, dan spiritualitas dalam tradisi Islam, yang tetap hidup dan
relevan hingga saat ini. Nasr secara mendalam mengulas pemikiran tokoh-tokoh
besar seperti Mulla Sadra dan Ibn Sina, serta mengeksplorasi bagaimana filsafat
Islam berkontribusi pada tradisi intelektual global, khususnya dalam dialog dengan
pemikiran Barat selama Abad Pertengahan dan Renaisans.

Dalam buku ini, Nasr juga menunjukkan bahwa filsafat Islam menawarkan
jawaban intelektual dan spiritual terhadap tantangan-tantangan modernitas,
termasuk sekularisme dan rasionalisme Barat. Dengan memadukan konsep filosofis
dan spiritualitas, buku ini tidak hanya menjadi panduan bagi mereka yang ingin
memahami sejarah filsafat Islam, tetapi juga menggarisbawahi pentingnya tradisi
ini dalam memberikan solusi di dunia yang semakin terfokus pada rasionalitas.
Secara keseluruhan, buku ini menegaskan relevansi filsafat Islam dalam menjawab
pertanyaan-pertanyaan besar tentang eksistensi, esensi, dan realitas dalam
konteks modern.



Daftar Pustaka

Muzakkir. Tasawuf: Pemikiran, Ajaran Dan Relevansinya Dalam Kehidupan. Medan: Perdana
Publishing, 2018.

Nasr, Seyyed Hossein. Islamic Philosophy from Its Origin to the Present: Philosophy in the
Land of Prophecy —. Reviews in Religion & Theology. Vol. 14. Washington: University of
New York Press, 2006.

Soelaiman, Darwis A. Filsafat IImu Pengetahuan Pespektif Barat Dan Islam. Banda Aceh:
Bandar Publishing, 2019.

Wahyuni, Dwi, Syukri Al Fauzi, Harlis Yurnalis, and Mhd Idris. “FILSAFAT PERENIAL DAN
DIALOG AGAMA: STUDI PEMIKIRAN SEYYED HOSSEIN NASR.” Jurnal Al- Agidah 13,
no. 1(2021): 103-16.

https://id.wikipedia.org/wiki/Seyyed Hossein Nasr diakses Diakses 12 Oktober 2024


https://id.wikipedia.org/wiki/Seyyed_Hossein_Nasr%20diakses

