
JUTEQ: Jurnal Teologi & Tafsir  
Vol. 2 No. 4 April 2025, hal., 881-897 

e-ISSN: 3032-7237 
 

 

 

BOOK REVIEW 
 

 
Judul : Islamic Philosophy From It’s Origin To The Present 
Penulis : Seyyed Hossein Nasr 
Penerbit : State University of New York Press 
Tahun Terbit : 2006 
Tebal : 343 
ISBN : 9789695191262 

 

ISLAMIC PHILOSOPHY FROM ITS ORIGIN TO THE PRESENT 

1 Dhita Ayu Astrellita, 2 Yusuf Hanafi 

1UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, 2 UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

Email: 1dhitaayuastrellita@gmail.com, 2 yusuf.hanafi.fs@um.ac.id 

Buku Islamic Philosophy from Its Origin to the Present karya Seyyed Hossein Nasr 

menyajikan analisis mendalam tentang sejarah filsafat Islam dan relevansinya di era 

modern. Nasr menyoroti hubungan antara filsafat dan dimensi spiritual Islam, menjelaskan 

bagaimana tradisi ini, sejak era klasik hingga kontemporer, tetap terkait erat dengan wahyu 

dan mistisisme. Buku ini membahas kontribusi tokoh-tokoh besar seperti Mulla Sadra dan 

Ibn Sina, serta membandingkan pengaruh filsafat Islam terhadap pemikiran Barat, 

khususnya selama Abad Pertengahan dan Renaisans. Nasr juga menguraikan bagaimana 

filsafat Islam tetap relevan dalam menghadapi tantangan modernitas, seperti sekularisme 

dan rasionalisme Barat. Dengan memadukan sejarah dan konsep filosofis, buku ini 

memberikan wawasan penting tentang peran filsafat Islam sebagai sistem intelektual yang 

kaya akan dimensi spiritual, serta menawarkan solusi intelektual dan spiritual dalam dunia 

yang semakin rasional. 

Kata Kunci: Filsafat Islam, Wahyu, Modernitas, Spiritualitas 

Islamic Philosophy from Its Origin to the Present by Seyyed Hossein Nasr offers an in-depth 

analysis of the history of Islamic philosophy and its relevance in the modern era. Nasr 

highlights the relationship between philosophy and the spiritual dimension of Islam, 

explaining how this tradition, from classical to contemporary times, remains closely 

connected to revelation and mysticism. The book discusses the contributions of key figures 

such as Mulla Sadra and Ibn Sina, while also comparing the influence of Islamic philosophy 

on Western thought, particularly during the Middle Ages and the Renaissance. Nasr further 

elaborates on how Islamic philosophy remains relevant in addressing the challenges of 

modernity, including secularism and Western rationalism. By blending historical and 

philosophical concepts, this book provides valuable insights into the role of Islamic 

philosophy as an intellectual system rich in spiritual dimensions, offering both intellectual 

and spiritual solutions in an increasingly rational world. 

Keyword: Islamic Philosophy, Revelation, Modernity, Spirituality 
 

 

https://www.google.com/search?sa=X&sca_esv=8034ea63d1f965de&cs=0&sxsrf=ADLYWIL8i67VahkCR6npFI-JNMLCXV6Q5g%3A1733555861303&q=islamic%2Bphilosophy%2Bfrom%2Bits%2Borigin%2Bto%2Bthe%2Bpresent%3A%2Bphilosophy%2Bin%2Bthe%2Bland%2Bof%2Bprophecy%2B%229789695191262%22&ved=2ahUKEwizr77qjpWKAxXuSmwGHeNPN_cQ5t4CegQIRBAB
mailto:dhitaayuastrellita@gmail.com
mailto:yusuf.hanafi.fs@um.ac.id


 

 

 

 



 

 

Pendahuluan 

Buku Islamic Philosophy from Its Origin to the Present karya Seyyed Hossein Nasr 

memberikan gambaran mendalam tentang perkembangan dan interaksi filsafat Islam 

dengan berbagai disiplin ilmu, termasuk teologi, spiritualitas, dan tradisi intelektual Barat. 

Buku ini tidak hanya mengeksplorasi sejarah filsafat Islam, tetapi juga membahas 

relevansinya dalam konteks modern, terutama di hadapan tantangan-tantangan yang 

ditimbulkan oleh pemikiran sekuler dan rasionalisme Barat. Penulis menekankan bahwa 

filsafat Islam selalu terkait erat dengan dimensi spiritual dan wahyu, sebuah karakteristik 

yang membedakannya dari filsafat Barat modern. Dalam karya ini, Nasr menyajikan 

argumen bahwa filsafat Islam tidak pernah benar-benar terpisah dari aspek esoteris atau 

mistisisme, terutama dalam pemikiran tokoh-tokoh seperti Mulla Sadra, Ibn Sina, dan 

Suhrawardi. 

Buku ini juga membahas peran penting filsafat dalam memperkuat dialog antara 

akal, wahyu, dan intuisi, serta kontribusi intelektualnya terhadap perkembangan sains dan 

ilmu pengetahuan dalam peradaban Islam. Melalui buku ini, Nasr mengajak pembaca untuk 

melihat filsafat Islam bukan hanya sebagai sejarah pemikiran, tetapi sebagai sistem 

intelektual yang masih hidup dan relevan. Bab-bab yang membahas hubungan antara 

eksistensi dan esensi, serta interaksi antara filsafat dan kenabian, menggambarkan bahwa 

filsafat Islam tetap menawarkan solusi intelektual dan spiritual yang mendalam dalam 

menghadapi tantangan modernitas. 

Identitas Buku dan Pengarang 

Buku ini berjudul Islamic Philosophy from Its Origin to the Present karya Seyyed Hossein 

Nasr, diterbitkan oleh State University of New York Press pada tahun 2006. Halaman dalam 

buku ini berjumlah 343 yang didalamnya termasuk catatan penguat dan bibliografi. 

Pengarang buku ini adalah Sayyed Hossein Nasr, Ia dilahirkan pada 07 April tahun 1933 di 

Teheran, Iran. Pada usia 13 tahun, Seyyed Hossein Nasr menempuh pendidikan formal pada 

sekolah menengah di Amerika. Selama kurang lebih 20 tahun, Seyyed Hossein Nasr 

berguru dengan Muhammad Husin Thabathab‟i untuk ilmu-ilmu Filsafat, ilmu Kalam dan 

juga ilmu Tasawuf, serta juga menghafal Al-Quran dan menghafal syair-syair Persia Klasik. 

Seyyed Hossein Nasr melanjutkan pendidikan formalnya dengan cara mendaftarkan diri ke 

Universitas termuka yang ada di Amerika untuk mempelajari ilmu Barat modern. Seyyed 

Hossein Nasr menempuh pendidikan di dua universitas yakni di Massachusetts Institute of 

Technology (MIT) dan di Harvard University1. Pemikirannya terkait dengan persilangan 

pengetahuan antara peradaban modern di Barat dan Timur. Sebagian besar pandangannya 

berfokus pada pengaruh westernisasi terhadap umat Islam. Ia menyatakan bahwa umat 

Islam telah mencapai puncak westernisasi dalam berbagai aspek kehidupan. Ia juga 

mampu melakukan pengamatan mendalam mengenai perubahan dalam aktivitas 

intelektual dan spiritual di berbagai negara. Fokus utamanya meliputi moral, politik, 

ekonomi, dan sains. Karya-karyanya menyoroti kesulitan dalam membedakan antara 

 

1 Dwi Wahyuni et al., “FILSAFAT PERENIAL DAN DIALOG AGAMA: STUDI PEMIKIRAN SEYYED HOSSEIN 
NASR,” Jurnal Al- Aqidah 13, no. 1 (2021): 103–16. 



 

 

Muslim yang masih menjalankan syariat Islam dengan disiplin dan mereka yang tidak. 

Menurutnya, kesulitan ini semakin diperparah oleh perkembangan ilmu pengetahuan dan 

teknologi2. Karya-karya Seyyed Hossein Nasr di antaranya yaitu Knowledge and The 

Sacred, Living Sufism, The Trancendent Theosophy of Sadr ad-Din Shirazi, Islamic Life and 

Thought, Science and Civilization in Islam, dan Sufi Essay in World Spirituality, serta 

Theology, Philosophy and Spirituality, dan Three Muslim Sages3. 

Uraian Ringkas Isi Buku 

Buku ini dibuka dengan kutipan oleh Mulla Sudra pada halaman sebelum daftar isi, yang 

berbunyi “The Quranic revelation is the light which enables one to see. It is like the sun 

which casts light lavishly. Philosophical intelligence is the eye that sees this light and 

without this light one cannot see anything. If one closes one’s eyes, that is, if one pretends 

to pass by philosophical intelligence, this light itself will not be seen because there will not 

be any eyes to see it4” yang berarti “Wahyu Al-Qur'an adalah cahaya yang memungkinkan 

seseorang untuk melihat. Ini seperti matahari yang memancarkan cahaya dengan 

melimpah. Kecerdasan filosofis adalah mata yang melihat cahaya ini, dan tanpa cahaya ini 

seseorang tidak dapat melihat apa pun. Jika seseorang menutup matanya, yaitu jika 

seseorang berpura-pura mengabaikan kecerdasan filosofis, cahaya itu sendiri tidak akan 

terlihat karena tidak ada mata untuk melihatnya." Kemudian pada halaman vii dan viii berisi 

daftar isi. Halaman selanjutrnya berisi kata pengantar yang menggambarkan bahwa buku 

tersebut merupakan sebuah karya yang didasari oleh pengalaman panjang penulis dalam 

merenungkan filsafat dan spiritualitas, terutama dalam konteks Islam. Fokus pada 

hubungan antara filsafat dan nubuwat, serta filsafat Islam, menegaskan bahwa buku 

tersbut mencoba menghadirkan kembali aspek-aspek spiritual yang mulai tersingkir dalam 

filsafat modern. Pada bagian Pada bagian Introduction: Philosophy and Prophecy penulis 

menyoroti hubungan yang erat antara filsafat dan kenabian dalam tradisi intelektual Islam, 

serta bagaimana hubungan ini dipahami di dunia modern yang sering kali terpisah dari 

spiritualitas. Penulis memulai dengan menjelaskan bahwa filsafat dan kenabian di masa 

modern sering dipandang sebagai dua entitas yang terpisah atau bahkan bertentangan, 

namun dalam peradaban tradisional, filsafat selalu terkait erat dengan kenabian. Kenabian 

dalam pandangan Penulis tidak hanya terbatas pada tradisi Abrahamik, tetapi juga hadir 

dalam berbagai agama lain seperti Hindu, Buddha, Taoisme, dan agama-agama Yunani 

kuno. Semua tradisi ini melihat kenabian sebagai penyampai pengetahuan dari realitas 

yang lebih tinggi kepada umat manusia. Pengetahuan yang diberikan oleh kenabian ini 

mencakup berbagai aspek realitas, termasuk kosmologi, psikologi, dan eskatologi. Penulis 

menekankan bahwa filsafat dalam dunia tradisional tidak pernah benar-benar terpisah dari 

dimensi esoteris atau spiritual. Di dalam Islam, filsafat sering kali berinteraksi erat dengan 

dimensi batin dari wahyu, terutama dalam periode-periode selanjutnya, di mana filsafat 

Islam lebih banyak dipengaruhi oleh aspek mistisisme dan esoterisme dari Al-Qur'an. 

Penulis juga menyoroti bagaimana filsafat di dunia Barat semakin terpisah dari agama sejak 
 

2 https://id.wikipedia.org/wiki/Seyyed_Hossein_Nasr diakses Diakses 12 Oktober 2024 
3 Muzakkir, Tasawuf: Pemikiran, Ajaran Dan Relevansinya Dalam Kehidupan (Medan: Perdana Publishing, 2018). 
4 Seyyed Hossein Nasr, Islamic Philosophy from Its Origin to the Present: Philosophy in the Land of Prophecy –, 
Reviews in Religion & Theology, vol. 14 (Washington: University of New York Press, 2006). 

https://id.wikipedia.org/wiki/Seyyed_Hossein_Nasr%20diakses


 

 

abad ke-17 dan lebih condong pada rasionalitas dan sains, terutama dengan pengaruh Kant 

dan perkembangan filsafat Anglo-Saxon abad ke-20 yang sangat terikat dengan 

pandangan dunia ilmiah. Berbeda dengan itu, filsafat Islam tetap berfungsi dalam 

kerangka realitas kenabian hingga saat ini, menunjukkan perbedaan mendasar antara 

perkembangan filsafat di Barat dan di dunia Islam. Secara keseluruhan, Nasr menegaskan 

bahwa filsafat di dunia yang didominasi oleh kenabian, seperti dalam tradisi Islam, memiliki 

karakteristik unik yang membedakannya dari filsafat modern yang sering terpisah dari 

dimensi spiritualitas dan wahyu. 

Pada Chapter 1: The Study of Islamic Philosophy in the West in Recent Times: An Overview 

pada halaman 13-30 

Penulis membahas sejarah panjang studi filsafat Islam di Barat. Penelitian ini 

terbagi dalam tiga fase besar yaitu periode abad pertengahan, Renaisans, dan era 

modern mulai abad ke-19 hingga saat ini. Penulis menjelaskan bahwa studi filsafat 

Islam pada abad pertengahan didorong oleh penerjemahan teks-teks Arab ke 

dalam bahasa Latin, yang kemudian diikuti oleh pengaruh besar pada filsafat 

Kristen Latin, khususnya pada Skolastisisme. Selama periode Renaisans, ada 

gelombang baru penelitian yang melihat keterkaitan antara filsafat Islam dan tradisi 

intelektual Yunani dan Barat. Namun, studi filsafat Islam pada abad ke-19 lebih 

difokuskan pada aspek historis, dan sedikit yang membahas nilai-nilai filosofis 

intrinsik dari pemikiran Islam. Di era modern, perhatian terhadap filsafat Islam 

meningkat, terutama pada akhir abad ke-20, ketika beberapa cendekiawan Barat 

mulai meneliti filsafat Islam sebagai sistem pemikiran yang hidup dan relevan, 

bukan sekadar kajian sejarah belaka. Penulis menyoroti peran para cendekiawan 

seperti Henry Corbin dan Toshihiko Izutsu, yang berkontribusi pada pengembangan 

studi perbandingan filsafat antara tradisi Islam dan Barat. Penulis juga 

menggarisbawahi perbedaan antara filsafat Islam dan filsafat Barat. Setelah abad 

ke-14, filsafat Barat mulai bergerak menjauh dari teologi, dan bahkan sering kali 

bertentangan dengan agama. Sementara itu, filsafat Islam tetap beroperasi dalam 

kerangka kenabian dan wahyu. Filsafat Islam tetap menjaga relevansinya dalam 

konteks dunia Islam yang diwarnai oleh tradisi kenabian. 

Dalam Chapter 2: The Meaning and Role of Philosophy in Islam pada halaman 31-47 

Penulis mengeksplorasi makna dan peran filsafat dalam Islam, dengan fokus 

pada istilah falsafah dan hikmah dalam tradisi Islam. Penulis menjelaskan bahwa 

filsafat dalam Islam memiliki dimensi yang lebih luas daripada pengertian filsafat 

dalam tradisi Barat, yang sering dipisahkan dari dimensi spiritual. Penulis menyoroti 

bahwa istilah hikmah (kebijaksanaan) dalam Al-Qur'an digunakan untuk 

menggambarkan pengetahuan ilahi yang diberikan oleh Tuhan kepada manusia. 

Penekanan ini menunjukkan bahwa filsafat dalam Islam tidak hanya terbatas pada 

penggunaan akal, tetapi juga mencakup aspek-aspek metafisik dan spiritual yang 

bersumber dari wahyu ilahi. Selain itu, filsafat Islam tidak terbatas pada aliran 

Peripatetik yang dikenal di Barat melalui pemikiran Ibn Sina (Avicenna) dan Al- 

Farabi. Penulis menjelaskan bahwa ada berbagai aliran filsafat dalam Islam, 



 

 

termasuk filsafat iluminasi (Ishraq) yang dipelopori oleh Suhrawardi, serta filsafat 

gnostik (irfan) yang terkait dengan Ibn Arabi dan filsafat transendental (hikmat al- 

muta'aliyah) dari Mulla Sadra. Semua aliran ini menunjukkan kedalaman dan 

keragaman filsafat Islam yang memadukan pemikiran rasional dengan pengalaman 

spiritual. Penulis juga menggarisbawahi bahwa filsafat Islam memainkan peran 

penting dalam pengembangan sains dan disiplin ilmu lainnya dalam peradaban 

Islam. Filsafat menyediakan kerangka logika dan metode rasional yang diterapkan 

pada berbagai bidang, termasuk ilmu kosmologi, teologi (kalam), dan sufisme. 

Filsafat dalam Islam tidak hanya berfungsi sebagai disiplin intelektual tetapi juga 

sebagai alat untuk mencapai kebenaran dan pencerahan spiritual. 

Pada Chapter 3: Al-Hikmat al-Ilahiyyah and Kalam halaman 49-60 

Penulis mengeksplorasi hubungan antara filsafat Islam (hikmat) dan teologi 

Islam (kalam). Penulis mengkaji bagaimana hikmat al-ilahiyyah, yang mencakup 

unsur-unsur filsafat rasional, iluminasi, gnosis, dan wahyu, berkembang menjadi 

sebuah sintesis, terutama setelah Suhrawardi, mencapai puncaknya dengan Mulla 

Sadra. Penulis membahas lima periode penting dalam sejarah interaksi antara 

falsafah dan kalam, mulai dari awal perkembangan filsafat Islam hingga abad 

kesepuluh. Pada masa awal, terdapat hubungan yang lebih harmonis antara 

falsafah dan kalam, tetapi dengan munculnya teologi Ash'arite dan Mu'tazilite 

(asyariyah dan mu’tazilah), terjadi persaingan yang intens. Penulis menekankan 

bahwa beberapa teolog dan filsuf seperti Al-Farabi dan Ibn Sina mempertemukan 

aspek filsafat dengan teologi dalam upaya untuk menjelaskan prinsip-prinsip 

agama Islam. Namun, dengan munculnya hikmat al-ilahiyyah, para pengikut filsafat 

ini mulai mengkritik metode-metode kalam, yang dianggap hanya bergantung pada 

premis-premis yang dikenal luas dan tidak selalu didasarkan pada kebenaran yang 

pasti. Para filsuf hikmat percaya bahwa kebenaran agama dapat dijelaskan melalui 

demonstrasi intelektual yang mendalam, yang tidak bergantung pada syariah untuk 

pembuktiannya. Meski demikian, mereka tetap menghormati sumber-sumber 

agama seperti Al-Qur'an dan Sunnah, tetapi menolak metode dialektika teologi 

sebagai cara yang sah untuk memahami realitas metafisik. Pada bagian ini penulis 

menggambarkan kontribusi signifikan Mulla Sadra, yang berhasil menciptakan 

sintesis yang mengintegrasikan hikmat, kalam, dan berbagai elemen lain dari 

filsafat dan mistisisme Islam. Penulis menyoroti bagaimana Mulla Sadra sering kali 

menerima beberapa argumen dari para teolog kalam, tetapi juga dengan keras 

menolak pandangan-pandangan tertentu yang dianggap tidak mendalam secara 

intelektual atau spiritual. 

Pada Part 2 dari buku ini memuat 3 chapter dimulai dari halaman 63-93. Pada Chapter 4: 

The Question of Existence and Quiddity and Ontology in Islamic Philosophy 

Penulis membahas masalah utama dalam filsafat Islam, yaitu hubungan 

antara eksistensi (wujud) dan esensi (mahiyyah). Penulis menegaskan bahwa 

perbedaan antara wujud dan mahiyyah adalah konsep sentral dalam pemikiran 

metafisika Islam, yang memainkan peran kunci dalam memahami realitas dan 



 

 

struktur filsafat Islam selama lebih dari sebelas abad. Dalam Islam, wujud dianggap 

sebagai inti dari pemikiran filosofis, dengan penekanan pada pentingnya 

memisahkan konsep wujud dari mahiyyah. Hal ini penting karena memungkinkan 

para filsuf Muslim untuk menganalisis realitas dengan lebih dalam, tidak hanya 

melalui konsep esensial yang statis, tetapi juga dengan melihat bagaimana wujud 

memberikan kehidupan kepada mahiyyah di dunia nyata.penulis juga menjelaskan 

bahwa wujud di dalam filsafat Islam sering kali dikaitkan dengan konsep ketuhanan, 

di mana Allah dianggap sebagai "Wajib al-Wujud" (Eksistensi yang Niscaya), yang 

memberikan wujud kepada segala sesuatu di alam semesta. Penulis juga menyoroti 

bahwa pendekatan filsafat Islam terhadap masalah wujud dan mahiyyah tidak bisa 

hanya dilihat dari pengaruh filsafat Yunani, seperti Aristoteles. Meskipun filsafat 

Yunani memainkan peran dalam membentuk konsep ini, para filsuf Islam seperti 

Ibn Sina mengembangkan pemikiran mereka sendiri yang sangat dipengaruhi oleh 

wahyu dan tradisi Islam. Ibn Sina, sebagai salah satu filsuf utama dalam sejarah 

filsafat Islam, memberikan kontribusi penting dengan menguraikan perbedaan 

mendasar antara wujud dan mahiyyah, serta memperkenalkan konsep yang lebih 

mendalam tentang kemungkinan (mumkin al-wujud) dan keharusan (wajib al- 

wujud). Pada bab ini penulis juga membahas Suhrawardi yang mengembangkan 

teori metafisika yang menekankan bahwa cahaya adalah hakikat dari semua 

eksistensi, yang pada akhirnya menciptakan apa yang ia sebut sebagai metafisika 

esensialisme. 

Chapter 5: Post-Avicennan Islamic Philosophy and the Study of Being 

Penulis membahas perkembangan studi filsafat setelah Ibn Sina (Avicenna), 

dengan fokus pada konsep wujud (eksistensi) dan bagaimana para filsuf pasca- 

Avicenna memahami ontologi. Penulis menyoroti bagaimana konsep wujud dan 

mahiyyah (esensi) yang diperkenalkan oleh Ibn Sina menjadi dasar bagi diskusi 

filsafat Islam selanjutnya. Dia menekankan bahwa setelah era Avicenna, filsafat 

Islam di kawasan timur Islam, terutama yang dipengaruhi oleh kalam Ash’arite 

(Asy’ariyah), mengalami sedikit penurunan dalam minat terhadap studi ontologi. 

Namun, dengan munculnya filsafat iluminasi (hikmat al-ishraq) dari Suhrawardi, 

serta pemikiran sufistik dari Ibn ‘Arabi, terjadi kebangkitan kembali minat pada 

pertanyaan tentang eksistensi. Konsep Suhrawardi tentang cahaya sebagai esensi 

realitas memperkenalkan metafisika yang lebih esensialis, sementara Ibn ‘Arabi 

memperkenalkan konsep wahdat al-wujud (kesatuan eksistensi), yang 

menekankan pada pandangan bahwa wujud adalah satu, dan semua keberadaan 

merupakan manifestasi dari wujud ilahi. Penulis menguraikan bahwa dalam filsafat 

pasca-Avicenna, para filsuf tidak hanya terlibat dalam diskusi konseptual mengenai 

wujud, tetapi juga mendekatinya dari sudut pengalaman spiritual dan gnosis (irfan). 

Salah satu tokoh penting dalam filsafat pasca-Avicenna adalah Mulla Sadra, yang 

mengembangkan konsep hikmah al-muta’aliyah (filsafat transendental). Mulla 

Sadra menyintesis elemen-elemen dari filsafat peripatetik, iluminasi, dan sufisme 

untuk membangun sistem filsafat yang berpusat pada wujud. Sadra 

memperkenalkan konsep penting tentang prinsipitas eksistensi (asalat al-wujud), 



 

 

yang menekankan bahwa eksistensi adalah prinsip yang mendasari segala sesuatu, 

sedangkan esensi hanyalah abstraksi mental. Penulis juga menyoroti bagaimana 

filsafat pasca-Avicenna di dunia Islam terus menekankan pengalaman spiritual 

sebagai jalan untuk memahami wujud. Filsafat ini tidak hanya terbatas pada analisis 

logis, tetapi juga mengarah pada pemahaman eksistensial yang lebih mendalam 

melalui praktik spiritual, yang membantu individu meraih kesadaran akan realitas 

wujud. 

Pada Chapter 6: Epistemological Questions: Relations among Intellect, Reason, and Intuition 

within Diverse Islamic Intellectual Perspectives 

Penulis mengkaji berbagai perspektif Islam mengenai epistemologi, dengan 

fokus pada relasi antara akal, rasio, dan intuisi. Penulis membahas perbedaan 

mendasar antara intelek dan rasio dalam tradisi filsafat Islam, yang telah kehilangan 

konteksnya dalam filsafat Barat modern. Penulis menguraikan bahwa dalam 

bahasa Arab, istilah ‘aql digunakan untuk menggambarkan baik akal maupun rasio. 

Namun, dalam tradisi Islam, intelek memiliki makna yang lebih dalam, yaitu 

kemampuan menghubungkan manusia dengan kebenaran ilahi. Akal (‘aql) bukan 

hanya kemampuan analitis, tetapi juga sarana untuk memahami kebenaran spiritual 

yang berasal dari wahyu. Selain itu, penulis menyoroti peran intuisi sebagai sarana 

penting dalam mencapai pengetahuan yang lebih tinggi dalam tradisi intelektual 

Islam. Intuisi ini berkaiatan dengan pencapaian pengetahuan langsung dari realitas 

ilahi, yang lebih dalam daripada sekadar pengetahuan konseptual. Penulis juga 

menyinggung berbagai mazhab filsafat Islam yang mengembangkan metode 

pengetahuan yang berbeda, seperti filsafat Peripatetik (Mashsha'i), filsafat 

iluminasi (Ishraq), dan teosofi transendental dari Mulla Sadra. Setiap mazhab ini 

menekankan peran yang berbeda dari akal, rasio, dan intuisi dalam proses 

memperoleh pengetahuan, dengan beberapa di antaranya memberi penekanan 

lebih besar pada pengalaman mistis dan penglihatan batin. Penulis menunjukkan 

bahwa dalam filsafat Islam, tidak ada dikotomi antara akal dan intuisi, tetapi ada 

hierarki pengetahuan yang mengintegrasikan keduanya. Pengetahuan sensual, 

rasional, dan intelektual semuanya berperan dalam mendekatkan manusia pada 

pemahaman realitas tertinggi, yaitu Tuhan. 

Pada Part 3 dari buku ini memuat 7 chapter dimulai dari halaman 107-235. Pada Chapter 7: A 

Framework for the Study of the History of Islamic Philosophy 

Penulis menyajikan pandangan sistematis tentang bagaimana sejarah 

filsafat Islam harus dipelajari dan dipahami, baik dalam konteks dunia Islam maupun 

dalam interaksinya dengan pemikiran Barat. Penulis menekankan pentingnya 

menciptakan kerangka kerja yang berbeda dari pendekatan Barat konvensional, 

terutama dalam menangani tantangan yang dihadapi oleh filsafat Islam di dunia 

modern. Penulis menunjukkan bahwa dalam tradisi Islam, filsafat dipelajari dan 

diajarkan bukan hanya sebagai sejarah pemikiran yang berubah-ubah, melainkan 

sebagai kebenaran yang melampaui waktu. Penulis juga menekankan bahwa 

filsafat Islam tidak hanya terbatas pada pemikiran Aristotelian atau Yunani, tetapi 



 

 

juga mencakup dimensi mistik, sufistik, dan gnostik yang memperkaya tradisi 

intelektual Islam. Bab ini juga membahas upaya awal untuk menulis sejarah filsafat 

Islam dari sudut pandang Islam, seperti yang dilakukan oleh Mustafa Abd al-Raziq 

dan Dhiya al-Din Durr di awal abad ke-20. Namun, proyek-proyek ini belum 

memberikan pengaruh besar di Barat. Kolaborasi Nasr dengan Henry Corbin pada 

1960-an membawa perkembangan penting dalam menyusun kerangka historis 

filsafat Islam, yang tidak hanya mencakup periode awal tetapi juga filsafat pasca- 

Ibn Rushd, termasuk sekolah-sekolah di Persia dan pemikiran filosofis yang 

berkembang di Timur Islam. 

Pada Chapter 8: Dimensions of the Islamic Intellectual Tradition: Kalām, Philosophy, and 

Spirituality 

Penulis membahas tiga dimensi utama dalam tradisi intelektual Islam: 

teologi (kalam), filsafat, dan spiritualitas (irfan atau gnosis). Penulis menjelaskan 

bagaimana ketiga dimensi ini berkembang secara bersamaan dalam peradaban 

Islam, masing-masing dengan peran yang berbeda dalam memahami wahyu dan 

realitas metafisik. 

1. Kalam (Teologi): Penulis memulai dengan menggambarkan peran kalam 

sebagai disiplin yang berfungsi untuk mempertahankan keyakinan agama 

melalui argumen rasional dan menghilangkan keraguan. Meskipun kalam 

sering diterjemahkan sebagai teologi, penulis menunjukkan bahwa 

perannya dalam Islam tidak setara dengan teologi dalam Kekristenan. 

Dalam Islam, kalam tidak memainkan peran sentral yang sama seperti 

teologi dalam tradisi Kristen, di mana teologi Kristen sering kali berfungsi 

sebagai jalan menuju kehidupan spiritual yang lebih tinggi. Sebaliknya, 

dalam Islam, dimensi spiritual ditemukan lebih dalam filsafat dan irfan. 

2. Falsafah: tidak hanya mencakup pemikiran rasional tetapi juga berhubungan 

erat dengan wahyu. Pneulis menegaskan bahwa filsafat Islam 

mempertahankan keseimbangan antara akal dan wahyu. Filsafat ini, 

terutama setelah periode Suhrawardi, berkembang menjadi hikmat al- 

ilahiyyah (theosofi) yang mencakup unsur-unsur rasional, iluminasi, dan 

gnosis. Filsafat ini berbeda dari filsafat Barat modern yang sering kali 

memisahkan rasio dari pengalaman spiritual. 

3. Irfan (Gnosis atau Spiritualitas): Dimensi gnosis dalam tradisi Islam, menurut 

penulis, telah memainkan peran sentral, lebih penting daripada dalam tradisi 

Barat. Irfan merupakan jalan menuju pengetahuan ilahi yang didapat melalui 

iluminasi batiniah dan pengalaman spiritual. Penulis menegaskan bahwa 

tradisi ini mendominasi pemikiran metafisik Islam sejak abad ke-13 melalui 

karya tokoh-tokoh seperti Ibn 'Arabi. Irfan menawarkan perspektif spiritual 

yang lebih mendalam dibandingkan dengan pendekatan teologis formal. 

 

 
Pada Chapter 9: The Poet-Scientist ‘Umar Khayyām as Philosopher 



 

 

Penulis mengeksplorasi kedalaman pemikiran ‘Umar Khayyam, seorang 

tokoh yang sering kali disalahpahami dalam konteks filsafat Islam. Khayyām dikenal 

di Barat sebagai penyair, tetapi penulis menekankan bahwa ia juga merupakan 

seorang ilmuwan dan filsuf yang terlibat dalam tradisi pemikiran yang kaya dan 

beragam. Pada baba ini penulis menjelaskan bahwasannya Khayyam muncul 

sebagai seorang pemikir yang lebih sejalan dengan pemikiran Ibn Sina (Avicenna) 

daripada dengan pandangan skeptis para filsuf kuno. Dalam tradisi Islam, ia 

dihormati sebagai "filosof dunia" dan terlibat dalam pengajaran filsafat Ibn Sina di 

Nayshapur hingga akhir hidupnya. Nasr menguraikan bahwa banyak pandangan 

Khayyam terpengaruh oleh ajaran Ibn Sina, tetapi ia juga menunjukkan interpretasi 

dan pemikiran independennya sendiri. Penulis membahas beberapa karya filosofis 

Khayyam yaitu Risalah jawaban li-thalath masa'il (Treatise of Response to Three 

Questions), yang berfokus pada pertanyaan tentang keberadaan, makna, dan 

tanggung jawab manusia. Dalam karya ini, Khayyam mengungkapkan bahwa esensi 

filsafat terletak pada tiga pertanyaan utama: apakah sesuatu ada, apa yang ada, 

dan mengapa sesuatu ada. Ia membahas hubungan antara wujud dan makhiyah 

(esensi), mengikuti jejak Ibn Sina, serta menegaskan pentingnya wahyu dan 

kenabian dalam pengertian tanggung jawab moral manusia. Penulis juga 

menegaskan bahwa meskipun Khayyam sering dipandang sebagai sosok yang 

memisahkan diri dari tradisi religius, ia sebenarnya adalah seorang filsuf yang dalam 

banyak cara selaras dengan ajaran Sufi dan pemikiran religius Islam. 

Pada Chapter 10: Philosophy in Azarbaijan and the School of Shiraz 

Penulis membahas dua pusat utama perkembangan filsafat Islam yakni; 

Azarbaijan dan Sekolah di Shiraz. Penulis menunjukkan bahwa kedua tempat ini 

memainkan peran krusial dalam tradisi intelektual Islam, terutama dalam konteks 

yang terjadi setelah invasi Mongol yang menghancurkan banyak pusat belajar 

lainnya di wilayah tersebut. Azarbaijan merupakan pusat filsafat yang berkembang 

pesat sebelum dan selama periode awal setelah invasi Mongol. Penulis menyoroti 

bahwa Azarbaijan, terutama kota Maraghah, menjadi terkenal berkat kontribusi 

para filosof dan ilmuwan seperti Nasir al-Din al-Tusi (Nashiruddin ath-Thusi). Al-Tusi 

merupakan pendiri dari observatorium Maraghah. Di sini, al-Tusi tidak hanya 

berkontribusi pada bidang astronomi tetapi juga dalam pemikiran filosofis, 

menghidupkan kembali dan mengembangkan ajaran Ibn Sina. Meskipun banyak 

yang menganggap periode ini sebagai periode stagnasi dalam filsafat Islam, Penulis 

berargumen bahwa masih banyak yang perlu dipelajari tentang kontribusi penting 

dari para filosof di Azarbaijan. 

Shiraz, yang muncul setelah Azarbaijan, mengalami puncak aktivitas 

filosofis dari abad ke-14 hingga ke-16. Penulis menyatakan bahwa Shiraz menjadi 

pusat penting bagi kajian filsafat, teologi, dan sufisme, serta menghasilkan banyak 

tokoh terkenal seperti al-Din Dashtaki (Sadr ad-Din Dashtaki) dan Jalal al-Din 

Dawani. Pada masa ini, hubungan antara filsafat dan teologi serta sufisme semakin 

erat, menciptakan dialog yang kaya antara berbagai disiplin ilmu. Shiraz dikenal 



 

 

sebagai dar al-‘ilm (rumah ilmu) dan menjadi tempat di mana pemikiran mashshaʾi 

(Peripatetik) dan ishraqi (iluminasi) berinteraksi. 

Penulis juga menyoroti bahwa meskipun ada pandangan yang menganggap 

bahwa periode ini tidak memproduksi filosof-filosof besar, seperti Ibn Sina atau Ibn 

Rushd, banyak karya dari filosof-filosof Shiraz yang layak untuk dipelajari dan diakui. 

Dia mencatat bahwa ketidakpuasan terhadap pemisahan antara kalam (teologi) 

dan filsafat menjadi landasan bagi banyak diskusi intelektual pada masa itu. 

Pada Chapter 11: The School of Isfahan Revisited 

Penulis mengeksplorasi pengaruh Sekolah Isfahan dan kontribusinya 

terhadap perkembangan filsafat Islam, terutama dalam konteks pemikiran 

prophetic philosophy. Penulis menjelaskan bahwa Sekolah Isfahan dibangun di atas 

fondasi yang diciptakan oleh Sekolah Shiraz dan memainkan peran penting dalam 

membentuk filsafat pada masa Safavid (Syafawi). Pada bab ini penulis juga 

mengenalkan pendiri sekolah Isafan yakni Mur Damad yang dikenal sebagai 

penghubung antara filsafat klasik Islam dan tradisi pemikiran yang lebih modern. 

Mur Damar memperkenalkan pendekatan yang menggabungkan elemen-elemen 

filsafat, teologi, dan spiritualitas, dan menjadi tokoh penting dalam pengembangan 

hikmat al-muta’aliyah (filsafat transendental) yang dicontohkan oleh Mulla Sadra. 

Pada bab ini penulis juga menjelaskan bahwasannya sekolah Isfahan berhasil 

mengintegrasikan filsafat dengan sufisme, menghasilkan dialog yang kaya antara 

rasionalitas dan pengalaman spiritual. Ini menciptakan kerangka bagi 

perkembangan lebih lanjut dari pemikiran spiritual yang mendalam dalam tradisi 

Islam. Penulis juga menyebutkan beberapa tokoh penting lainnya seperti; Ibn 

Turkah Isfahani, Qadi Maybudi dan Ibn Abi Jumhur al-Ashfani yang memiliki 

kontribusi terhadap perkembangan pemikiran di sekolah Ishafani seperti 

memperkuat dialog antara filsafat, teologi dan spiritualitas. 

Pada Chapter 12: Mulla Sadra and the Full Flowering of Prophetic Philosophy 

Penulis membahasan peran Mulla Sudra dalam mengembangkan al-hikmah 

al-mu’taliyah (teosofi transcendental) dan bagaimana pemikirannya menandai 

puncak dari filsafat yang bersifat kenabian dalam tradisi Islam. Mullah Sadra 

dipandang sebagai salah satu pemikir paling penting dalam sejarah filsafat Islam. 

Dia menyerap dan menyintesiskan pemikiran dari berbagai tradisi, termasuk filsafat 

Peripatetik (Aristotelian), iluminasi (Ishraq), dan mistisisme (Sufisme), serta 

memasukkan pengaruh para Imam Syiah dalam karyanya. Dalam bab ini penulis 

juga berpendapat bahwa Sadra menandai puncak perkembangan filsafat kenabian 

dalam konteks Syiah dan pemikiran Islam secara keseluruhan. Karya-karya Sadra 

memberikan dasar intelektual yang kuat bagi banyak pemikir dan aliran setelahnya. 

Konsep-konsep Sadra tidak hanya memengaruhi pemikiran di Persia tetapi juga 

menyebar ke India dan daerah lainnya. Pemikiran Sadra menjadi referensi penting 

bagi banyak filsuf dan teolog di masa berikutnya, menunjukkan kesinambungan 

dalam tradisi filsafat Islam. Penulis mencatat meskipun tantangan modernitas telah 



 

 

muncul, doktrin Sadra dan sintesisnya tetap relevan dan dapat diintegrasikan dalam 

konteks pemikiran kontemporer. Ia menciptakan sebuah sistem yang dapat 

berfungsi dalam menghadapi tantangan modern, sekaligus mempertahankan 

integritas dan spiritualitas yang menjadi ciri khas tradisi Islam. 

Chapter 13: From the School of Isfahan to the School of Tehran 

Pada bab ini penulis menjelaskan transisi dari sekolah Ishafan ke sekolah 

Tehran, yang menandai perubahan penting dalam tradisi filsafat Islam di Persia. 

Penulis juga mnunjukkan bahwa meskipun sekolah Ishafan tetap aktif, banyak 

filosof dan cendikiawan berpindah ke Tehran, terutama setelah kota tersebut 

diangkat menjadi ibu kota oleh Dinasti Qajar. Hal tersebut yang menyebabkan 

perubahan dinamika dalam pengajaran dan penyebaran filsafat Islam. Mullah ‘Ali 

Nuri, yang awalnya diundang untuk mengajar di Tehran, menolak tawaran tersebut 

dan malah mengirim salah satu muridnya, Mullah ‘Abd Allah Zunzi, yang menjadi 

tokoh kunci dalam mentransfer pemikiran dari Isfahan ke Tehran. Zunzi 

mengajarkan filsafat Islam di Marwi School dan menghasilkan banyak karya yang 

berkontribusi pada pengembangan pemikiran di Tehran. Pada bab ini penulis 

memaparkan empat hakim (Hukama-yi Arba‘ah) atau tokoh penting yang 

membentuk fondasi Sekolah Tehran yaitu; 

a) Aqā ‘Ali Hakīm Mudarris: Dikenal sebagai tokoh pendiri, ia memiliki 

kontribusi besar dalam mengembangkan filsafat di Tehran dengan 

mengajarkan tradisi hikmat al-muta‘aliyah. 

b) Aqā Muhammad Riḍā Qumshaʿī: Seorang murid terkemuka yang menjadi 

master penting dalam bidang filsafat dan gnosis. 

c) Mīrzā Abu’l-Ḥasan Jilwah: Dikenal karena kontribusinya dalam mengajarkan 

dan menulis di bidang filosofi. 

d) Mīrzā Ḥusayn Sabziwārī: Dikenal sebagai matematikawan dan filsuf yang 

menekankan hubungan antara matematika dan filsafat. 

Pada Chapter 14: Reflections on Islam and Modern Thought Penulis memberikan analisis 

mendalam tentang tantangan yang dihadapi pemikiran Islam dalam konteks modernitas. 

Nasr menyoroti hubungan yang kompleks antara Islam dan pemikiran modern, terutama 

setelah abad ke-19, serta dampak yang ditimbulkan oleh modernisme terhadap tradisi 

intelektual Islam yaitu: 

a) Modernisme dan Tantangannya; penulis menggarisbawahi bahwa modernisme 

membawa tantangan besar bagi tradisi Islam, termasuk pengaruh dari ide-ide yang 

berfokus pada manusia dan sekularisme. Ia menekankan bahwa banyak pemikir 

Muslim mengalami kesulitan dalam merespons ide-ide modern karena kurangnya 

pemahaman yang mendalam tentang tradisi mereka sendiri. 

b) Ketidakselarasan antara Pemikiran Modern dan Islam. Disini penulis mengkritik 

pemikiran modern yang sering kali bersifat antropomorfik, di mana manusia 

ditempatkan  sebagai pusat  realitas, sementara tradisi Islam menekankan 



 

 

hubungan antara Tuhan dan ciptaan. Penulis mencatat bahwa pemikiran modern 

cenderung mengabaikan dimensi ilahi dan esoteris dari pengetahuan. 

c) Konsep Manusia dalam Islam; pneulis menjelaskan bahwa dalam perspektif Islam, 

manusia dipahami sebagai makhluk yang memiliki tanggung jawab spiritual dan 

intelektual, tidak hanya sebagai penguasa dunia material. Konsep homo islamicus 

menggambarkan manusia sebagai hamba Tuhan (al-‘abd) dan wakil-Nya (khalifah) 

di bumi, yang menciptakan kesadaran akan eskatologi dan tanggung jawab moral. 

d) Respon Islam terhadap Modernitas; penulis menyatakan bahwa untuk merespons 

tantangan modernitas, Islam harus mengandalkan filosofi dan tradisi intelektualnya 

yang kaya. Penulis menegaskan bahwa pemikiran Islam tidak dapat dipisahkan dari 

wahyu dan pengalaman spiritual. Hanya dengan memahami pemikiran modern 

dalam konteks yang lebih luas, Islam dapat memberikan jawaban yang sahih 

terhadap pertanyaan-pertanyaan yang muncul. 

e) Kehilangan Rasa Sakral; penulis mencatat bahwa modernitas sering kali kehilangan 

rasa sakral, yang merupakan esensi dalam tradisi Islam. Penulis berargumen bahwa 

untuk dialog yang efektif antara Islam dan pemikiran sekuler, penting untuk 

mempertahankan kesadaran akan sakralitas yang terintegrasi dalam seluruh aspek 

kehidupan. 

Pada Chapter 15: Philosophy in the Land of Prophecy: Yesterday and Today 

Penulis menyimpulkan bahwa filsafat dalam "tanah kenabian" masih 

relevan, baik di masa lalu maupun saat ini, meskipun filsafat Islam dihadapkan pada 

berbagai tantangan seperti: 

1. Perpisahan antara Filsafat dan Wahyu 

Penulis mencatat bahwa di dunia Barat, filsafat semakin terpisah dari 

konsep wahyu dan keagamaan, menciptakan suatu bentuk pemikiran yang 

sekuler dan materialistik. Dalam hal ini, banyak pemikir Muslim yang merasa 

terjebak antara tuntutan modernitas dan kebutuhan untuk tetap berpegang 

pada tradisi spiritual mereka. Penulis berargumen bahwa perpisahan ini 

menghasilkan krisis intelektual di kalangan pemikir Muslim, yang terjebak 

antara iman dan akal. 

 
2. Krisis Kreativitas Intelektual 

Penulis menunjukkan bahwa perpecahan antara iman dan pemikiran 

rasional telah mengakibatkan penurunan kreativitas intelektual dalam 

masyarakat Muslim. Meskipun masih ada individu yang terlibat dalam 

pemikiran filosofis yang serius, banyak yang tidak mampu menjembatani 

antara pemikiran modern dan tradisi filsafat Islam yang kaya. 

Pada bab ini Penulis menegaskan bahwa tradisi filosofis Islam tetap hidup 

dan mengalami kebangkitan. Di berbagai negara Islam, terutama di Persia, ada 

upaya untuk menghidupkan kembali dan mengintegrasikan pemikiran klasik ke 

dalam konteks modern. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun modernisme dan 

sekularisme mendominasi, ada kesadaran yang meningkat akan pentingnya 



 

 

kembali kepada ajaran-ajaran tradisional. Penulis juga mengaitkan pemikiran Islam 

dengan philosophia perennis (filsafat abadi), yang mengungkapkan kebenaran 

universal yang ada dalam berbagai tradisi spiritual. Ia mengklaim bahwa tradisi 

filsafat Islam, meskipun tertekan oleh modernitas, terus memberikan jawaban yang 

relevan terhadap tantangan-tantangan tersebut, mengingat bahwa ia berakar pada 

wahyu dan pengertian spiritual yang mendalam. Pada bab ini penulis juga mencatat 

adanya peningkatan dialog antara tradisi filsafat Islam dan pemikiran Barat. 

Keterlibatan pemikir-pemikir Muslim dalam diskusi filosofis global menunjukkan 

adanya minat yang meningkat untuk memahami dan mengintegrasikan pemikiran 

tradisional ke dalam konteks modern. Ini termasuk pembahasan tentang perennial 

philosophy, yang menarik perhatian tidak hanya di kalangan cendekiawan Muslim 

tetapi juga di kalangan pemikir Barat yang tertarik pada spiritualitas dan pemikiran 

esoterik. 
 

Ulasan 
 

Buku ini menempati posisi penting dalam kajian filsafat Islam karena 

menyajikan pandangan yang komprehensif tentang sejarah dan perkembangan 

filsafat Islam. Seyyed Hossein Nasr berhasil menunjukkan bahwa filsafat Islam tidak 

hanya penting dalam konteks sejarah, tetapi juga tetap relevan di dunia modern 

yang semakin rasional dan sekuler. Kelebihan buku ini terletak pada keberhasilan 

Seyyed Hossein Nasr memaparkan analisis yang kaya dan mendalam mengenai 

sejarah filsafat Islam, termasuk kontribusi dari para pemikir besar seperti Ibn Sina, 

Mulla Sadra, dan lainnya. Seyyed Hossein Nasr berhasil memetakan perkembangan 

filsafat dari asal-usulnya hingga relevansinya di masa modern. 

Berbeda dengan filsafat Barat yang cenderung memisahkan agama dan akal 

yang mana Filsafat humanisme Barat memandang manusia sebagai makhluk yang 

serba bebas, dan yang mampu menentukan perbuatan dan kehidupannya sendiri5, 

filsafat Islam hadir, sebagaimana dijelaskan oleh Seyyed Hossein Nasr, selalu 

terhubung dengan dimensi mistik dan wahyu. Ini memberikan karakter unik pada 

filsafat Islam yang membedakannya dari tradisi filsafat lainnya, terutama yang 

berkembang di Barat. Namun, kekurangan dari buku ini adalah bahwa gaya 

penulisan serta pembahasan mengenai sejarah filsafat Islam di Barat kadang- 

kadang terasa terlalu akademis, yang mungkin membuat pembaca awam sulit 

mengikuti detail-detail historis dan konseptual yang disajikan. Ini membuat buku ini 

lebih cocok untuk akademisi atau pembaca yang sudah memiliki pengetahuan 

tentang filsafat Islam. Meskipun demikian, Seyyed Hossein Nasr tetap mampu 

membawa pembaca untuk memahami bagaimana filsafat Islam telah 

mempengaruhi berbagai tradisi pemikiran di Barat, khususnya pada masa Abad 

Pertengahan dan Renaisans. Bagian yang paling mengesankan dari buku ini adalah 

pembahasan Seyyed Hossein Nasr mengenai filsafat eksistensi dan esensi dalam 

tradisi metafisika Islam. Ia menjelaskan dengan sangat baik bagaimana konsep 
 

 

5 Darwis A. Soelaiman, Filsafat Ilmu Pengetahuan Pespektif Barat Dan Islam (Banda Aceh: Bandar Publishing, 
2019). 



 

 

eksistensi (wujud) menjadi pusat dari semua diskusi metafisika Islam, dengan 

penekanan pada Tuhan sebagai sumber dari segala keberadaan. Seyyed Hossein 

Nasr juga memberikan wawasan mendalam tentang bagaimana filsafat Islam 

berbeda dalam pendekatannya terhadap eksistensi dibandingkan dengan filsafat 

Barat, yang sering kali lebih terfokus pada materialisme dan empirisme. 

Buku ini juga relevan di era modern karena membahas bagaimana filsafat 

Islam bisa memberikan solusi intelektual dan spiritual terhadap tantangan- 

tantangan modernitas. Seyyed Hossein Nasr menekankan bahwa filsafat Islam, 

dengan keterkaitannya yang kuat dengan wahyu dan intuisi, memiliki kekuatan 

untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan penting yang muncul dalam masyarakat 

modern yang semakin terfokus pada sains dan teknologi. Kesimpulannya, Islamic 

Philosophy from Its Origin to the Present adalah sebuah karya yang sangat penting 

untuk memahami perkembangan filsafat Islam dan relevansinya di dunia 

kontemporer. Seyyed Hossein Nasr berhasil menyajikan filsafat Islam sebagai 

tradisi intelektual yang tidak hanya kuat dalam aspek rasionalitas tetapi juga kaya 

dalam dimensi spiritualitas. Buku ini sangat direkomendasikan bagi siapa saja yang 

ingin mendalami filsafat Islam, terutama dalam konteks bagaimana tradisi ini terus 

bertahan dan beradaptasi dengan perubahan zaman. 

Penutup 

Islamic Philosophy from Its Origin to the Present karya Seyyed Hossein Nasr 

merupakan tinjauan yang komprehensif terhadap sejarah, perkembangan, dan 

relevansi filsafat Islam di era modern. Buku ini menekankan pentingnya hubungan 

antara filsafat, wahyu, dan spiritualitas dalam tradisi Islam, yang tetap hidup dan 

relevan hingga saat ini. Nasr secara mendalam mengulas pemikiran tokoh-tokoh 

besar seperti Mulla Sadra dan Ibn Sina, serta mengeksplorasi bagaimana filsafat 

Islam berkontribusi pada tradisi intelektual global, khususnya dalam dialog dengan 

pemikiran Barat selama Abad Pertengahan dan Renaisans. 

Dalam buku ini, Nasr juga menunjukkan bahwa filsafat Islam menawarkan 

jawaban intelektual dan spiritual terhadap tantangan-tantangan modernitas, 

termasuk sekularisme dan rasionalisme Barat. Dengan memadukan konsep filosofis 

dan spiritualitas, buku ini tidak hanya menjadi panduan bagi mereka yang ingin 

memahami sejarah filsafat Islam, tetapi juga menggarisbawahi pentingnya tradisi 

ini dalam memberikan solusi di dunia yang semakin terfokus pada rasionalitas. 

Secara keseluruhan, buku ini menegaskan relevansi filsafat Islam dalam menjawab 

pertanyaan-pertanyaan besar tentang eksistensi, esensi, dan realitas dalam 

konteks modern. 



 

 

Daftar Pustaka 

Muzakkir. Tasawuf: Pemikiran, Ajaran Dan Relevansinya Dalam Kehidupan. Medan: Perdana 
Publishing, 2018. 

Nasr, Seyyed Hossein. Islamic Philosophy from Its Origin to the Present: Philosophy in the 
Land of Prophecy –. Reviews in Religion & Theology. Vol. 14. Washington: University of 
New York Press, 2006. 

Soelaiman, Darwis A. Filsafat Ilmu Pengetahuan Pespektif Barat Dan Islam. Banda Aceh: 
Bandar Publishing, 2019. 

Wahyuni, Dwi, Syukri Al Fauzi, Harlis Yurnalis, and Mhd Idris. “FILSAFAT PERENIAL DAN 
DIALOG AGAMA: STUDI PEMIKIRAN SEYYED HOSSEIN NASR.” Jurnal Al- Aqidah 13, 
no. 1 (2021): 103–16. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Seyyed_Hossein_Nasr diakses Diakses 12 Oktober 2024 

https://id.wikipedia.org/wiki/Seyyed_Hossein_Nasr%20diakses

