
JUTEQ: Jurnal Teologi & Tafsir  
Vol. 2 No. 11 Desember 2025, hal., 1612-1623 

e-ISSN: 3032-7237 
 

 

1612 

REKONTRUKSI MAKNA Al-DU’A DALAM Al-QUR’AN: EKSPLORASI SEMANTIK ATAS 
PARADIGMA HERMENEUTIKA TOSHIHIKOIZUTSU  

 
Muhammad Raihan Syahid 

Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten 
Syahid1332@gmail.com 

 
Herlina 

Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten 
231320111.herlina@uinbanten.ac.id 

 
Julfathra Bayyinahdy 

Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten 
231320122.julfathra@uinbanten.ac.id 

 

Indah Ramadhani Priyono 

Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten 

indhramadhani79@gmail.com 

 

Andi Rosa 

Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten 

andi.rosa@uinbanten.ac.id 

 
Abstract 

This study aims to reconstruct Toshihiko Izutsu’s hermeneutical paradigm through a 
semantic approach to understanding the meaning of du‘ā (prayer) in the Qur’an. The 
main problem addressed concerns the limitation of previous studies that described 
Izutsu’s semantic theory without deeply integrating it into the theological and 
experiential dimensions of Qur’anic meaning. Employing a qualitative-hermeneutical 
method, this research analyzes the semantic field of du‘ā in relation to other key Qur’anic 
concepts such as ‘ibādah (worship) and istijābah (divine response). Data were collected 
through a textual study of the Qur’an and Izutsu’s major works, including God and Man in 
the Qur’an (1964) and Ethico-Religious Concepts in the Qur’an (1966). The findings reveal 
that du‘ā, in Izutsu’s framework, is both a linguistic and existential phenomenon 
representing a reciprocal dialogue between humans and the Divine. When the initial 
spiritual tension of prayer becomes stabilized and deeply rooted, du‘ā transforms into 
‘ibādah—a continuous mode of worship and divine consciousness. This study contributes 
to the development of a modern Qur’anic exegesis methodology called Qur’anic Semantic 
Hermeneutics, which integrates linguistic, theological, and experiential dimensions into a 
coherent interpretative framework. 
Keywords: Du‘ā, Qur’anic Semantics, Toshihiko Izutsu, Hermeneutics 

 
 
 

mailto:231320122.julfathra@uinbanten.ac.id


1613 
 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan merekonstruksi paradigma hermeneutika Toshihiko Izutsu 
melalui pendekatan semantik dalam memahami makna konsep du‘ā (doa) dalam Al-
Qur’an. Permasalahan utama yang diangkat adalah keterbatasan penelitian terdahulu 
yang hanya mendeskripsikan teori semantik Izutsu tanpa mengaitkannya secara 
mendalam dengan struktur makna teologis dan praksis keimanan. Dengan 
menggunakan metode kualitatif-hermeneutik, penelitian ini menganalisis medan 
makna (semantic field) dari konsep du‘ā dalam relasinya dengan konsep-konsep 
Qur’ani lain seperti ‘ibādah dan istijābah. Data dikumpulkan melalui kajian pustaka 
terhadap teks Al-Qur’an serta karya-karya utama Izutsu, antara lain God and Man in the 
Qur’an (1964) dan Ethico-Religious Concepts in the Qur’an (1966). Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa du‘ā dalam pandangan Izutsu merupakan peristiwa linguistik dan 
eksistensial yang merepresentasikan dialog timbal balik antara manusia dan Tuhan. 
Ketika ketegangan spiritual doa menjadi stabil dan berakar, du‘ā bertransformasi 
menjadi ‘ibādah, yaitu bentuk penyembahan yang terinternalisasi. Kajian ini 
berkontribusi dalam pengembangan metodologi tafsir modern berbasis Hermeneutika 
Semantik Qur’ani, yang mengintegrasikan dimensi bahasa, teologi, dan pengalaman 
religius dalam satu kerangka analisis yang koheren. 
Kata Kunci: Du‘ā, Semantik Al-Qur’an, Toshihiko Izutsu, Hermeneutika 
 
PENDAHULUAN  

Kajian mengenai makna dalam Al-Qur’an telah lama menjadi perhatian utama 

dalam tradisi tafsir Islam klasik. Para mufasir seperti al-Ṭabari, al-Razi, dan al-Qurtubi 

memberikan kontribusi besar dalam merumuskan pemahaman terhadap teks suci 

melalui pendekatan linguistik, teologis, maupun yuridis. Namun, seiring dengan 

berkembangnya ilmu bahasa, filsafat, dan hermeneutika modern, muncul kebutuhan 

untuk menafsirkan Al-Qur’an secara lebih kontekstual dengan mempertimbangkan 

struktur semantik dan sistem makna internal yang membentuk pandangan dunia Al-

Qur’an. Dalam kerangka ini, pemikiran Toshihiko Izutsu menempati posisi penting 

(Mahmudi, 2022). Melalui teorinya tentang semantic field analysis (analisis medan 

makna), Izutsu berupaya menyingkap struktur konseptual yang membentuk worldview 

Qur’ani dengan menelusuri relasi antar-konsep utama yang terdapat dalam bahasa 

Arab Al-Qur’an. Pendekatan ini memberikan sumbangan signifikan bagi studi tafsir 

modern karena menghubungkan dimensi bahasa, makna, dan pengalaman keagamaan 

dalam satu kesatuan analisis yang komprehensif (Suwarno et al., 2022). 

Meskipun demikian, penelitian-penelitian sebelumnya terhadap pemikiran 

Izutsu masih menyisakan sejumlah celah epistemologis dan metodologis. Sebagian 

besar kajian yang ada berfokus pada deskripsi konseptual teori Izutsu tanpa 

melakukan rekonstruksi kritis terhadap paradigma hermeneutika yang mendasarinya. 

Penerapan pendekatan semantik Izutsu dalam studi tafsir juga kerap terbatas pada 

tataran analisis linguistik, tanpa memperhatikan keterkaitannya dengan struktur 

makna teologis dan pengalaman keimanan yang lebih luas. Akibatnya, belum muncul 



 

 

  1614 

formulasi metodologis yang mampu menjembatani antara pendekatan semantik 

Izutsu dan praktik tafsir yang bersifat integratif serta kontekstual. Kondisi ini 

menunjukkan adanya ruang kosong dalam upaya memahami bagaimana teori 

semantik Izutsu dapat direkonstruksi menjadi paradigma tafsir yang utuh, yang tidak 

hanya menganalisis bahasa, tetapi juga menggali horizon makna wahyu (Arisandy et 

al., 2024). 

Berdasarkan celah tersebut, penelitian ini bertujuan untuk melakukan 

rekonstruksi atas paradigma hermeneutika Toshihiko Izutsu melalui pendekatan 

semantik terhadap konsep-konsep kunci dalam Al-Qur’an. Fokus utama penelitian ini 

adalah menelaah hubungan antara struktur semantik dan makna teologis untuk 

merumuskan kembali model tafsir yang bersifat sistematis dan reflektif. Pendekatan 

ini diharapkan mampu mengintegrasikan dimensi bahasa, filsafat, dan teologi dalam 

satu kerangka analisis yang koheren, sehingga membuka kemungkinan baru dalam 

memahami teks Al-Qur’an secara lebih dinamis dan kontekstual. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada upaya metodologis untuk 

merekonseptualisasi pendekatan semantik Izutsu dalam konteks hermeneutika 

kontemporer. Tidak seperti penelitian terdahulu yang cenderung bersifat deskriptif, 

studi ini menggabungkan analisis medan makna (semantic field analysis) dengan 

prinsip-prinsip hermeneutika modern guna menghasilkan model tafsir yang mampu 

membaca Al-Qur’an sebagai discourse of meaning yang hidup. Dengan demikian, 

penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoritis bagi pengembangan 

metodologi tafsir modern dan memperkaya khazanah studi Al-Qur’an dalam perspektif 

filsafat bahasa dan hermeneutika Islam. 

 
METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-hermeneutik dengan 

orientasi analisis semantik sebagai kerangka utama. Jenis penelitian ini bersifat 

reflektif dan interpretatif, karena tidak bertujuan mengukur fenomena secara 

kuantitatif, melainkan memahami struktur makna dalam teks Al-Qur’an melalui 

paradigma hermeneutika Toshihiko Izutsu. Dalam konteks ini, bahasa dipahami 

sebagai sistem konseptual yang membentuk sekaligus dibentuk oleh pandangan dunia 

Qur’ani (Qur’anic worldview), sehingga setiap istilah dan konsep dalam Al-Qur’an 

diperlakukan sebagai entitas teologis dan ontologis yang saling terkait dalam jaringan 

makna yang utuh. 

Data penelitian ini dikumpulkan melalui kajian pustaka (library research) 

dengan menelaah secara mendalam teks-teks primer dan sekunder. Sumber data 

primer adalah Al-Qur’an, sebagai objek utama analisis makna, sedangkan sumber 

sekunder meliputi jurnal dan karya ilmiah yang relevan dengan kajian semantic 

Toshihiko Izutsu. Pemilihan sumber data dilakukan secara purposif, berdasarkan 



1615 
 

relevansinya terhadap tujuan penelitian, yaitu rekonstruksi paradigma hermeneutika 

Izutsu dalam tafsir Al-Qur’an. 

Tipe data yang digunakan adalah data kualitatif konseptual, berupa makna 

kata, struktur semantik, dan relasi konseptual dalam teks Al-Qur’an. Data ini dianalisis 

melalui tiga tahapan utama. Pertama, dilakukan analisis linguistik-semantik dengan 

metode semantic field analysis untuk mengidentifikasi hubungan antar-konsep. Kedua, 

dilakukan analisis hermeneutik-konseptual, yaitu menafsirkan hasil analisis semantik 

dalam konteks teologis, filosofis. dan Ketiga, dilakukan rekonstruksi metodologis, 

yakni penyusunan model tafsir Hermeneutika Semantik Qur’ani (HSQ) yang 

mengintegrasikan semantik, hermeneutik, dan linguistik kognitif sebagai pendekatan 

interpretatif yang lebih kontekstual dan reflektif. Dengan rancangan metodologis 

tersebut, penelitian ini berupaya tidak hanya menafsirkan makna kata atau konsep 

Qur’ani secara linguistik, tetapi juga mengungkap struktur pemikiran teologis dan 

epistemologis yang mendasari konstruksi makna dalam Al-Qur’an. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  

A. Biografi Singkat Toshihiko Izutsu  

Toshihiko Izutsu berasal dari keluarga terpandang di Jepang. Ayahnya 

merupakan seorang kaligrafer sekaligus penganut ajaran Buddha Zen, yang 

menanamkan kepadanya sejak dini kebiasaan bermeditasi serta pemahaman tentang 

koan dan prinsip-prinsip khas tradisi Zen. Latar belakang ini membentuk dasar spiritual 

dan intelektual Izutsu, yang kemudian dikenal luas sebagai salah satu cendekiawan 

Jepang terkemuka dalam studi Islam. Sepanjang karier akademiknya, ia pernah 

mengajar di berbagai institusi bergengsi, termasuk Keio University, McGill University di 

Montreal, serta Iran Imperial Academy of Philosophy di Teheran (Rosa, 2015). 

Toshihiko Izutsu dikenal memiliki pemahaman yang sangat mendalam terhadap teks-

teks Islam, yang menurut William C. Chittick tidak terlepas dari pengalaman masa 

kecilnya. Sejak usia muda, ayahnya yang merupakan seorang penganut Buddha Zen 

mewajibkannya untuk menjalani praktik meditasi Zen. Namun, pengalaman spiritual 

tersebut justru menimbulkan rasa tidak nyaman bagi Izutsu. Ketidaknyamanan ini 

menjadi titik balik yang mendorongnya menjauh dari pendekatan Zen dalam 

memahami realitas. Sebagai gantinya, Izutsu memilih untuk menekuni bidang linguistic 

suatu disiplin yang diyakininya mampu menawarkan perspektif lain dalam menyingkap 

hakikat keberadaan. Sejak saat itu pula, minatnya terhadap pembelajaran berbagai 

bahasa asing berkembang dengan sangat pesat. (Suwarno et al., 2022). 

 Bidang keilmuan Toshihiko Izutsu terbentang sangat luas, dengan lebih dari tiga puluh 

karya akademik berbahasa Jepang dan Inggris yang dikaitkan dengan namanya. Seluruh 

karyanya menampilkan keorisinalan pemikiran serta ketajaman dalam membangun argumen 

teoritis yang mendalam. Keunggulan intelektualnya semakin nyata melalui penguasaan lebih 

dari dua puluh bahasa, di antaranya Ibrani, Persia, Cina, Turki, Sanskerta, dan Arab, selain 



 

 

  1616 

beberapa bahasa Eropa modern. Pencapaian penting dalam kariernya tercermin pada tahun 

1958, ketika ia berhasil menyelesaikan terjemahan Al-Qur’an pertama yang diterjemahkan 

langsung dari bahasa Arab ke dalam bahasa Jepang (Rosa, 2015). 

 
B. Rekonstruksi Semantik dalam Paradigma Hermeneutika Toshihiko Izutsu 

Secara etimologis, istilah semantik berasal dari bahasa Yunani semantikos, yang 

berarti “memaknai,” “mengartikan,” atau “menandakan.” Dalam bahasa Yunani, 

terdapat beberapa kata yang menjadi akar dari istilah ini, yaitu semantikos 

(memaknai), semainein (mengartikan), dan sema (tanda) (Rizma & Agustiar, 2024). 

Secara terminologis, semantik dipahami sebagai cabang ilmu linguistik yang 

mempelajari makna baik dalam kaitannya dengan relasi antara kata-kata dan lambang-

lambang terhadap gagasan atau objek yang diwakilinya, maupun dalam penelusuran 

dinamika makna tersebut serta perubahan-perubahan yang menyertainya seiring 

perkembangan bahasa dan konteks penggunaannya (Fahimah, 2020). 

Seiring dengan perkembangan studi semantik, disiplin ilmu ini mulai 

dimanfaatkan sebagai instrumen analisis terhadap berbagai karya klasik. Al-Qur’an, 

sebagai salah satu literatur klasik yang sarat dengan keindahan bahasa, nilai-nilai 

sastra, dan kekayaan budaya, tidak luput dari perhatian para cendekiawan (Al-

Haiadreh, 2025). Dalam konteks ini, semantik dipandang sebagai metode yang tepat 

untuk menyingkap makna ayat-ayat Al-Qur’an sesuai dengan maksud yang dikehendaki 

oleh Allah Swt. Melalui pendekatan semantik, berbagai bentuk pergeseran maupun 

penyimpangan dalam pemahaman makna kosakata Al-Qur’an yang terjadi di tengah 

masyarakat dapat diidentifikasi dan dianalisis secara lebih mendalam (Fahimah, 2020). 

Dalam tradisi studi metodologi penafsiran Al-Qur’an, pendekatan kebahasaan 

sejatinya telah digunakan oleh sejumlah mufasir klasik. Di antara mereka adalah Al-

Farrā’ melalui karya tafsirnya Ma‘ānī al-Qur’ān, disusul oleh Abu ‘Ubaidah, Al-Sijistani, 

dan Al-Zamakhsyari yang turut menaruh perhatian besar pada aspek linguistik dalam 

penafsiran. Pendekatan tersebut kemudian mengalami perkembangan signifikan 

melalui pemikiran Amin al-Khuli, yang menekankan pentingnya analisis sastra dan 

kebahasaan dalam memahami teks suci (Atabik, 2020). Gagasan al-Khuli selanjutnya 

diaplikasikan secara lebih sistematis oleh muridnya, ‘Aisyah bint al-Syati’, dalam karya 

tafsirnya Al-Bayān li al-Qur’ān al-Karīm. Pemikiran ini kemudian diteruskan dan 

dikembangkan lebih jauh oleh Toshihiko Izutsu, yang memperkenalkan teori Semantik 

al-Qur’an sebagai pendekatan baru dalam memahami makna dan struktur konseptual 

Al-Qur’an (Fahimah, 2020).  

Toshihiko Izutsu, seorang filsuf sekaligus pakar dalam bidang linguistik dan 

semantik, dikenal luas melalui teorinya yang menitikberatkan pada analisis makna kata 

dalam teks-teks keagamaan, terutama Al-Qur’an. Pendekatan yang dikembangkannya 

berupaya menyingkap struktur makna yang terkandung dalam bahasa wahyu, 

sehingga makna-makna tersebut dapat dipahami secara kontekstual dan konseptual 



1617 
 

sesuai dengan kerangka pemikiran Al-Qur’an itu sendiri (Zen & Rhain, 2025). Menurut 

Toshihiko Izutsu, semantik merupakan kajian analitis terhadap istilah-istilah kunci 

dalam suatu bahasa dengan tujuan untuk menyingkap pandangan konseptual yang 

disebut Weltanschauung atau pandangan dunia masyarakat penuturnya. Melalui 

analisis semantik, bahasa tidak hanya dipahami sebagai sarana berpikir dan 

berkomunikasi, tetapi juga sebagai wadah yang memuat sistem konsep serta cara 

pandang suatu masyarakat terhadap realitas dan keberadaan di sekitarnya. Dengan 

demikian, studi semantik bagi Izutsu berfungsi untuk mengungkap struktur makna 

yang membentuk cara manusia memahami dunia melalui bahasanya (Fahimah, 2020). 

zutsu mengembangkan pendekatan semantik yang mendalam untuk 

memahami hubungan antara kata-kata dalam Al-Qur'an dan bagaimana kata- kata 

tersebut membentuk pandangan dunia (worldview) dalam teks-teks suci. Teori 

semantik Izutsu dapat diterapkan untuk menganalisis makna kata dan hubungan 

antarkata yang lebih luas dalam konteks sosial, kultural, dan teologis (Solihu, 2009).  

Izutsu berpendapat bahwa memahami makna suatu kata dalam teks 

keagamaan, seperti Al-Qur’an, tidak dapat dilakukan hanya melalui pendekatan leksikal 

semata. Pemahaman yang mendalam menuntut analisis terhadap konteks kultural dan 

teologis yang melatarbelakangi penggunaan kata tersebut. Ia menekankan pentingnya 

keterkaitan antar kata dalam suatu sistem bahasa, yang disebutnya sebagai relasi 

semantik. Melalui relasi ini, makna kata dipahami berdasarkan hubungan dan interaksi 

dengan kata-kata lain dalam konteks tertentu, sehingga membentuk pola makna yang 

koheren dalam teks. Dalam Al-Qur’an, kata-kata tidak berdiri secara terpisah, 

melainkan berperan dalam membangun jaringan makna yang saling terkait dan 

menyeluruh, yang mencerminkan struktur konseptual wahyu secara utuh (Izutsu, 

2008). Dengan menganalisis hubungan atau relasi antar kata, seseorang dapat 

memahami bagaimana pesan-pesan Al-Qur’an disusun, diorganisasi, dan disampaikan 

secara konseptual. Menurut Toshihiko Izutsu, pemahaman terhadap makna kata 

dalam Al-Qur’an tidak cukup hanya dengan mengetahui arti harfiahnya, tetapi juga 

memerlukan penelusuran terhadap konteks teologis dan filosofis yang 

melatarbelakangi penggunaan kata tersebut (Tawakkal et al., 2024). Ia menegaskan 

bahwa setiap kata dalam Al-Qur’an mengandung makna yang erat kaitannya dengan 

ideologi atau worldview yang ingin diungkapkan oleh Al-Qur’an itu sendiri. Dengan 

demikian, analisis semantik tidak hanya berfokus pada kata secara individual, 

melainkan juga pada jaringan makna yang membentuk pandangan dunia Islam 

sebagaimana tercermin dalam teks wahyu (Zen & Rhain, 2025). 

Toshihiko Izutsu, dalam karya-karyanya yang menafsirkan Al-Qur’an, 

menerapkan pendekatan semantik dengan menggunakan beberapa tharīqah atau 

sistematika analisis yang sangat terstruktur. Menurutnya, semantik merupakan kajian 

analitis terhadap istilah-istilah kunci suatu bahasa yang bertujuan untuk menyingkap 

pandangan konseptual yang mendasari bahasa tersebut. Dalam pandangan Izutsu, 



 

 

  1618 

semantik berfungsi sebagai semacam ontologi yang konkret, hidup, dan dinamis bukan 

sekadar definisi yang bersifat metafisik dan abstrak. Objek kajian semantik, 

menurutnya, adalah kata-kata atau konsep-konsep yang dalam konteks Al-Qur’an 

berdiri sendiri, namun saling bergantung satu sama lain sehingga bersama-sama 

membentuk makna yang utuh dan konkret. 

Adapun tharīqah atau langkah-langkah analisis semantik yang digunakan Izutsu 

meliputi dua pendekatan utama sebagai berikut: 

Tharīqah A 

1. Mengumpulkan seluruh bentuk penggunaan kata yang akan diteliti dari 

berbagai sumber, khususnya puisi-puisi pra-Islam (asy‘ār al-jāhiliyyah), guna 

memahami konteks awal makna kata tersebut. 

2. Menelusuri pemakaian kata yang sama dalam sīrah nabawiyyah, untuk melihat 

pergeseran makna dalam konteks kehidupan Rasulullah. 

3. Membandingkan hasil temuan tersebut dengan makna yang tercatat dalam 

kamus bahasa Arab klasik, sehingga dapat diketahui relevansi dan perubahan 

makna sesuai penggunaannya pada masa tertentu. 

4. Memberikan contoh konkret penggunaan kata yang dimaksud dalam ayat-ayat 

Al-Qur’an, sebagai langkah puncak dari analisis semantik. 

Tharīqah B 

1. Mengumpulkan medan makna (semantic field) yang terdiri atas kelompok kata 

bersinonim dan berantonim, guna mengidentifikasi relasi makna dalam sistem 

linguistik Al-Qur’an. 

2. Melakukan penafsiran kontekstual terhadap setiap ayat yang mengandung kata 

tersebut untuk memahami maknanya secara situasional. 

3. Mengkaji pendapat para teolog dan mufasir klasik terkait lafaz yang dibahas, 

untuk memperkaya analisis dengan perspektif teologis dan filosofis yang 

relevan. 

Pendekatan dua jalur ini menunjukkan bagaimana Izutsu berusaha 

menggabungkan analisis linguistik historis dengan pemahaman teologis yang 

mendalam, sehingga menghasilkan tafsir Al-Qur’an yang tidak hanya tekstual tetapi 

juga konseptual dan filosofis (Rosa, 2015).  

 

C. Rekontruksi Makna Al-Du’a  

Dalam analisis semantik Toshihiko Izutsu, du‘ā (doa) menempati posisi unik 

dalam sistem makna Al-Qur’an karena berfungsi sebagai komunikasi linguistik dua arah 

antara manusia dan Tuhan. Jika wahy (wahyu) adalah bentuk komunikasi verbal yang 

bergerak dari Tuhan kepada manusia (descending revelation), maka du‘ā adalah 

komunikasi linguistik yang berlangsung dalam arah sebaliknya  dari manusia menuju 

Tuhan. Izutsu menegaskan bahwa fenomena ini merupakan cerminan struktural dari 

wahyu, karena keduanya sama-sama bersifat verbal, eksistensial, dan hanya terjadi 



1619 
 

dalam kondisi spiritual yang luar biasa. Manusia, dalam keadaan biasa, tidak memiliki 

kapasitas ontologis untuk berbicara langsung kepada Tuhan, sebab pertukaran 

linguistik mensyaratkan kesetaraan ontologis antara penutur dan lawan tutur (Izutsu, 

1964). 

 Namun, dalam situasi batin ekstrem yang oleh filsuf eksistensialis disebut limit 

situation manusia dapat melampaui keterbatasan dirinya dan memasuki komunikasi 

langsung dengan Yang Transenden. Dalam konteks inilah du‘ā muncul sebagai 

peristiwa bahasa yang bersifat non-harian, lahir dari kesadaran terdalam manusia 

ketika berhadapan dengan krisis eksistensial, penderitaan, atau ketakutan terhadap 

kematian (Izutsu, 1964). 

Izutsu mendukung pandangannya ini dengan berbagai ayat Al-Qur’an, seperti  

QS. Yūnus [10]:12  

 

هٗۗٗ   سَّ هٗ مَرَّ كَانَْ لَّمْ يَدْعُنَآ اِلٰى ضُر ٍّ مَّ ا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّ ٓ اوَْ قَاعِدًا اوَْ قَاۤىِٕمًا   فَلمََّ بِه  رُّ دَعَانَا لِجَنْْۢ نْسَانَ الضُّ وَاِذَا مَسَّ الِْْ
۝١٢ كَذٰلِكَ زُي ِنَ لِلْمُسْرِفيِْنَ مَا كَانوُْا يعَْمَلوُْنَ   

“Ketika suatu musibah menimpa seseorang, ia memohon pertolongan kepada 

Kami (da'ā-nā), berbaring di sisi, duduk, atau berdiri. Namun, ketika Kami telah 

menghilangkan musibah itu, ia pergi seperti seolah-olah ia tidak pernah memohon 

pertolongan kepada Kami karena musibah yang menimpanya.” 

 

 

dan QS. Yūnus [10]:22,  

 

ينَ لَئنِْ أنَ  جَيْتنَاَ مِنْ هَذِهِ لَتكَُوننََّ مِنَ الشَّاكِرِينَ وَجَاءَهمُُ الْمَوْجُ مِن كُل ِ مَكَانَ وَظَنُّوا أنََّهُمْ أحُِيطَ بهِِمْ دَعَوُا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الد ِ … 

“Pada saat terakhir ketika mereka yakin akan kematian mereka akibat 

kecelakaan kapal) mereka memohon pertolongan kepada Allah (da'a), menjadikan 

agama mereka tulus: Jika Engkau menyelamatkan kami dari ini, kami benar-benar akan 

menjadi orang-orang yang bersyukur.” 

 

Kedua ayat di atas menggambarkan bagaimana bahkan orang-orang kafir pun, 

ketika berada dalam situasi genting seperti ancaman tenggelam di laut, secara naluriah 

menyeru Allah dengan keimanan yang murni (mukhliṣīna lahu al-dīn). Dalam kondisi 

demikian, du‘ā menjadi manifestasi paling tulus dari kesadaran manusia akan 

ketergantungan totalnya kepada Tuhan. Doa, dalam pengertian Izutsu, bukanlah 

permohonan formal atau ritualistik, melainkan percakapan intim hati manusia dengan 

Tuhan, yang hanya terjadi ketika pikiran duniawi terhapus dan kesadaran manusia 

terarah sepenuhnya kepada Yang Ilahi (Izutsu, 1964). 

Lebih lanjut, Izutsu menghubungkan du‘ā dengan konsep ‘ibādah (ibadah) 

ketika intensitas spiritual doa menjadi konsisten dan berakar dalam kebiasaan religius. 

Berdasarkan QS. Al-An‘ām [6]: 40-41  



 

 

  1620 

 

ِ تدَْعُوْنَ  اِنْ كُنْتمُْ صٰدِ  ِ اوَْ اتَتَكُْمُ السَّاعَةُ اغََيْرَ اللّٰه ۝٤٠ قيِْنَ قلُْ ارََءَيْتكَُمْ اِنْ اتَٰىكُمْ عَذاَبُ اللّٰه  

 بَلْ ايَِّاهُ تدَْعُوْنَ 

 

“Jika azab Allah menimpa kalian, atau Hari Kiamat (yaitu Hari Akhir) menimpa 

kalian, apakah kalian akan memohon kepada selain Allah? (Jawablah) jika kalian jujur. 

Tidak, hanya kepada-Nya saja kalian akan memohon…” 

Saat ketegangan spiritual yang mula-mula menandai peristiwa doa mulai 

menurun dan menemukan keseimbangannya, pengalaman eksistensial tersebut tidak 

lagi berakhir sebagai momen sementara, tetapi menjelma menjadi pola kesadaran 

religius yang konstan dan berakar dalam jiwa. Pada titik ini, du‘ā tidak lagi sekadar 

seruan sesaat, melainkan telah berubah menjadi ‘ibādah suatu wujud penyembahan 

yang terinternalisasi dalam kehidupan spiritual manusia (Izutsu, 1964). 

Seperti dalam ptongan QS. Al-A‘rāf [7]:29  

 

يْنَ   ادْعُوْهُ مُخْلِصِيْنَ لهَُ الد ِ  وَاقَيِْمُوْا وُجُوْهَكُمْ عِنْدَ كُل ِ مَسْجِدٍّ وَّ

 

… Hadapkanlah wajahmu (kepada Allah) di setiap masjid dan berdoalah 

kepada-Nya dengan mengikhlaskan ketaatan kepada-Nya… 

 du‘ā dan ‘ibādah menjadi dua istilah yang beririsan secara semantik: doa adalah 

ibadah dalam bentuk komunikasi, dan ibadah adalah doa dalam bentuk tindakan. 

Kedua konsep ini menggambarkan hubungan dinamis antara manusia dan Tuhan yang 

dilandasi oleh kesadaran akan ketundukan, harapan, dan keintiman spiritual. Dengan 

demikian, Izutsu memandang du‘ā sebagai ekspresi linguistik tertinggi dari kesadaran 

iman (īmān), sebab melalui doa manusia tidak hanya menyampaikan permintaan, 

tetapi menegaskan eksistensi dirinya sebagai makhluk yang bergantung sepenuhnya 

pada Tuhan (Izutsu, 1964). 

Dalam kerangka semantik Qur’ani, du‘ā berpasangan dengan konsep istijābah 

(jawaban ilahi). Jika du‘ā adalah tindakan verbal manusia yang naik menuju Tuhan, 

maka istijābah adalah respons non-verbal Tuhan terhadap seruan tersebut. Izutsu 

menegaskan, berdasarkan potongan QS. Ghāfir [40]:60, 

 

 وَقاَلَ رَبُّكُمُ ادْعُونيِ أسَْتجَِبْ لكَُمْ 

 

 bahwa Allah “selalu siap menjawab” setiap doa yang disampaikan dengan ketulusan. 

Secara semantik, hubungan du‘ā–istijābah menggambarkan struktur dialogis yang 

menjadi inti pandangan dunia Qur’ani, di mana Tuhan bukan sosok yang pasif atau 

jauh, melainkan hadir dalam hubungan interaktif yang penuh kasih dengan hamba-Nya. 

Sebaliknya, Al-Qur’an menegaskan ketidakmampuan berhala atau “tuhan-tuhan palsu” 



1621 
 

untuk menanggapi doa manusia yang menunjukkan bahwa istijābah menjadi bukti 

keilahian yang otentik (Izutsu, 1964). sebagaimana dalam surah QS. Fāṭir [35]:14  

 

 إِن تدَْعُوهُمْ لَْ يسَْمَعوُا دُعَاءَكُمْ وَلوَْ سَمِعوُا مَا اسْتجََابوُا

“Jika kamu menyeru mereka (yakni berhala-berhala itu), mereka tidak 

mendengar seruanmu; dan seandainya mereka mendengar, mereka tidak akan dapat 

menjawab (doamu)” 

 

dan  QS. Ar-Ra‘d [13]:14  

 

ِ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَْ يسَْتجَِيبوُنَ لهَُم بشَِيْءٍّ إلَِّْ كباسط كفيْهِ إِلَى الْمَاءِ  لِيبَْلغَُ فَاهُ وَمَا هوَُ  لَهُ دَعْوَةُ الْحَق 

 ببَِالِغِهِ وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إلْ في ضلال 

 

“Hanya milik-Nya seruan yang benar (du‘ā’ al-ḥaqq). Dan orang-orang yang 

mereka seru selain Dia, tidak akan memperkenankan (menjawab) permohonan mereka 

sedikit pun seperti seseorang yang membentangkan kedua tangannya ke arah air agar 

air itu sampai ke mulutnya, padahal air itu tidak akan pernah sampai kepadanya. Dan 

doa orang-orang kafir itu hanyalah dalam kesesatan belaka.” 

Menariknya, Izutsu juga menafsirkan du‘ā sebagai bentuk “penggunaan bahasa 

yang bersifat magis” (magical use of language) bukan dalam pengertian sihir (siḥr) 

yang negatif, tetapi sebagai fenomena linguistik di mana kata-kata, dalam kondisi 

psikologis dan spiritual tertentu, memiliki kekuatan performatif yang nyata. Seperti 

dalam teori tindak tutur modern (speech act theory), du‘ā bukan hanya mengatakan 

sesuatu tentang Tuhan, melainkan melakukan sesuatu yakni menciptakan kondisi 

eksistensial baru antara manusia dan Tuhan. Dalam doa, bahasa tidak hanya 

mendeskripsikan realitas, tetapi menghadirkan realitas spiritual itu sendiri. Dengan 

demikian, du‘ā dalam pandangan Izutsu adalah peristiwa semantik sekaligus ontologis, 

di mana manusia berpartisipasi dalam wacana Ilahi melalui kekuatan bahasa (Izutsu, 

1964). 

 
KESIMPULAN 

Temuan penelitian ini mengungkapkan bahwa konsep du‘ā dalam perspektif 

semantik Toshihiko Izutsu memiliki kedalaman makna yang melampaui pengertian doa 

sebagai sekadar ungkapan permintaan lisan. Du‘ā dipahami sebagai tindakan linguistik 

sekaligus eksistensial yang mengekspresikan kesadaran spiritual manusia tentang 

kedekatannya dengan Tuhan dan ketergantungannya yang mutlak kepada-Nya. 

Analisis semantik menunjukkan bahwa du‘ā memiliki keterkaitan makna yang erat 

dengan ‘ibādah dan istijābah, sehingga bersama-sama membentuk struktur teologis 

yang merepresentasikan relasi dialogis antara manusia dan Allah. Ketika ketegangan 

spiritual yang muncul dalam proses doa mencapai keseimbangan dan berakar dalam 



 

 

  1622 

jiwa, du‘ā berkembang menjadi ‘ibādah yang hidup yakni manifestasi kesadaran religius 

yang terinternalisasi dalam setiap dimensi kehidupan manusia. Oleh karena itu, du‘ā 

berperan sebagai simpul yang menghubungkan bahasa, iman, dan moralitas dalam 

sistem makna Al-Qur’an. 

Dari hasil tersebut, muncul implikasi penting bagi pengembangan keilmuan dan 

praksis pendidikan Islam, yakni perlunya penerapan pendekatan reflektif-hermeneutik 

dalam proses pembelajaran agama. Pemaknaan du‘ā sebagai praktik kesadaran 

eksistensial menuntut pergeseran paradigma pendidikan Islam dari orientasi kognitif 

menuju pembentukan spiritualitas, sensitivitas etis, dan dialog batin dengan Tuhan. 

Dengan demikian, proses pendidikan Islam idealnya diarahkan pada pengembangan 

kesadaran komunikatif transendental, yaitu kemampuan peserta didik untuk 

membaca, menghayati, dan menginternalisasi nilai-nilai wahyu secara kontekstual dan 

dinamis. Pendekatan ini mengubah orientasi pendidikan Islam dari sekadar 

penyampaian pengetahuan menuju transformasi makna serta pembentukan pribadi 

yang memiliki kesadaran ilahiah secara utuh dan mendalam. 

 

DAFTAR PUSTAKA  
Al-Haiadreh, M. T. (2025). The Theory of Semantic Fields and its Presence in the Arab 

Heritage. Forum for Linguistic Studies, 7(9), 671–683. 
https://doi.org/10.30564/fls.v7i9.9989 

Atabik, A. (2020). Teori Makna dalam Struktur Linguistik Arab Perspektif Mufasir Masa 
Klasik. Jurnal Theologia, 31(1), 65-86. https://doi.org/10.21580/TEO.2020.31.1.5631 

Fahimah, S. (2020). Al-Quran dan Semantik Toshihiko Izutsu. Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-
Qur’an Dan Tafsir, 3(2), 113–132. https://doi.org/10.33511/alfanar.v3n2.113-132 

Izutsu, T. (1964). God, Man and the Quran (New ed. 2002, 2nd reprint 2008). Tokyo, 
Japan: Keio University / Petaling Jaya, Malaysia: Islamic Book Trust. ISBN 978-983-
9154-38-2. 

Mahmudi, M. A. (2022). Pendekatan Semantik Alquran Tosihiko Izutsu: Altrnatif 
Memahami Maksud Alquran Tanpa Intimidasi Makna. Al Furqan: Jurnal Ilmu Al 
Quran Dan Tafsir, 5(1), 99-113. https://doi.org/10.58518/alfurqon.v5i1.985 

Rosa, A. (2015). Tafsir Kontemporer (Metode dan Otientasi Modern dari para Ahli 
dalam Menafsirkan ayat al Qur`an). In Depdikbud Banten Press (Issue 9). 

Rizma, S., & Agustiar, A. (2024). Jenis dan Unsur Penentu Makna Dalam Kajian 
Semantik (Ad-Dilalah). Sinar Dunia: Jurnal Riset Sosial Humaniora dan Ilmu 
Pendidikan, 3(2), 12-22. https://doi.org/10.58192/sidu.v3i2.2077 

Suwarno, Soleh, R., Handayani, I. R., & LUsyana, E. (2022). Relevansi Pendekatan 
Semantik Toshihiko Izutsu dalam Menafsirkan Al-Qur’an. Ulumul Qur’an: Jurnal 
Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 2(September), 174–187. 
https://doi.org/https://doi.org/10.58404/uq.v2i2.113 

Solihu, A. K. H. (2009). Semantics of the Qur’anic weltanschauung: A critical analysis of 
toshihiko izutsu’s works. American Journal of Islam and Society, 26(4), 1 
23.  https://doi.org/10.35632/AJIS.V26I4.387 

Tertibi, Y. (2024, July). Pandangan Toshihiko Izutsu Tentang Hukum Islam. In Fakta: 

https://doi.org/10.21580/TEO.2020.31.1.5631


1623 
 

Forum Aktual Ahwal Al-Syakhsiyah (Vol. 2, No. 1, pp. 93-101).  
Tawakkal, M. I., Rhain, A., & Dahliana, Y. (2024). Meaning Of Words A ̅lu in Al-Qur'an: 

Toshihiko Izutsu's Semantic Analysis. Jurnal Sosial Sains dan Komunikasi, 3(01), 38-
45. https://doi.org/10.58471/ju-sosak.v3i01.590 

Zen, M. S., & Rhain, A. (2025). Analisis Semantik Perspektif Toshihiko Izutsu terhadap 
Makna Al-Ardzal dalam Al-Qur’an. Jurnal Pendidikan Tambusai, 9(2), 14509–14516. 
https://doi.org/https://doi.org/10.31004/jptam.v9i2.27618 

 

 

 

 
 
 
 
 
 

 

 

 


