
JUTEQ: Jurnal Teologi & Tafsir  
Vol. 2 No. 11 Desember 2025, hal., 1593-1599 

e-ISSN: 3032-7237 
 

 

1593 

AJARAN TASAWUF AL-GHAZALI: KAJIAN PUSTAKA TENTANG KONSEP, PRAKTIK, 
DAN RELEVANSINYA DALAM PEMIKIRAN ISLAM 

 
Abdul Wahab Syakhrani 

STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai, Kal-Sel, Indonesia  
aws.kandangan@gmail.com 

 
Siti Syaidah 

Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Assunniyyah, Program Studi Pendidikan Agama Islam 
Tambarangan 

 
Siti Nur Asyfa Jakaria 

Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Assunniyyah, Program Studi Pendidikan Agama Islam 
Tambarangan 

 
Abstract 

This study discusses Al-Ghazali's Sufi teachings with a focus on the concept of 
purification of the soul (tazkiyatun nafs), ethical dimensions, and spirituality contained 
in his monumental works such as Ihya' Ulumiddin. This literature review discusses Al-
Ghazali's thoughts on integrating sharia, hakikat, and makrifat as a process of self-
transformation towards spiritual perfection. Al-Ghazali's Sufi teachings are not only a 
moral and spiritual foundation in classical Islamic tradition, but are also relevant to be 
applied in the context of modern spiritual challenges, including moral and spiritual crises 
in the contemporary era. This study uses a descriptive analytical method with primary 
sources from Al-Ghazali's works and secondary sources in the form of literature studies 
related to Sufism and spiritual ethics. 
Keywords: Al-Ghazali's Sufism, tazkiyatun nafs, Ihya’ Ulumiddin, spiritual ethics, self-
transformation, sharia and hakikat, Islamic spirituality, modern spiritual crisis. 

 
Abstrak 

Penelitian ini membahas ajaran tasawuf Al-Ghazali dengan fokus pada konsep 
penyucian jiwa (tazkiyatun nafs), dimensi etika, dan spiritualitas yang terkandung 
dalam karyanya yang monumental seperti Ihya’ Ulumiddin. Kajian pustaka ini 
mengulas pemikiran Al-Ghazali dalam mengintegrasikan syariat, hakikat, dan makrifat 
sebagai proses transformasi diri menuju kesempurnaan spiritual. Ajaran tasawuf Al-
Ghazali tidak hanya menjadi landasan moral dan spiritual dalam tradisi Islam klasik, 
namun juga relevan untuk diaplikasikan dalam konteks tantangan spiritual modern, 
termasuk krisis moral dan spiritualitas di abad kontemporer. Penelitian ini 
menggunakan metode deskriptif analitis dengan sumber primer dari karya Al-Ghazali 
dan sumber sekunder berupa studi literatur terkait tasawuf dan etika spiritual. 
Kata kunci: tasawuf Al-Ghazali, tazkiyatun nafs, Ihya’ Ulumiddin, etika spiritual, 
transformasi diri, syariat dan hakikat, spiritualitas Islam, krisis spiritual modern. 
 

 

 

mailto:aws.kandangan@gmail.com


1594 
 

PENDAHULUAN 

Tasawuf merupakan salah satu cabang penting dalam khazanah keilmuan 

Islam yang menitikberatkan pada pendalaman aspek batiniah, moral, dan spiritual 

dari ajaran Islam. Jika fikih mengatur perilaku lahiriah manusia, dan teologi (kalam) 

mengatur aspek keimanan secara rasional, maka tasawuf berfungsi mengatur aspek 

rohani — bagaimana seseorang mendekat kepada Allah dengan hati yang suci dan 

cinta yang tulus.Dalam sejarah Islam, tasawuf telah menjadi bagian integral dari 

peradaban Islam sejak masa sahabat dan tabi’in. Para tokoh awal seperti Hasan al-

Bashri, Rabi’ah al-Adawiyah, dan Junaid al-Baghdadi menanamkan nilai-nilai 

penyucian diri (tazkiyah an-nafs) dan pengendalian hawa nafsu. Namun, seiring 

waktu, muncul pula aliran tasawuf yang cenderung ekstrem dan mengabaikan 

syariat, sehingga menimbulkan perdebatan di kalangan ulama.Pada masa inilah 

muncul seorang tokoh besar yang mengubah wajah tasawuf dan menjadikannya 

diterima secara luas dalam kalangan ortodoks Islam, yaitu Imam Abu Hamid 

Muhammad bin Muhammad al-Ghazali (450–505 H / 1058–1111 M). Ia tampil sebagai 

pembaharu besar yang berhasil memadukan antara syariat, akal, dan hakikat dalam 

satu kesatuan yang harmonis.Al-Ghazali tidak hanya seorang ahli fikih dan teolog, 

tetapi juga seorang sufi dan filsuf yang mendalam. Ia dikenal sebagai Hujjatul Islam 

— pembela kebenaran Islam yang menegakkan keseimbangan antara ilmu dan iman, 

antara akal dan wahyu. Melalui karya monumentalnya Ihya’ ‘Ulum ad-Din, ia 

menghidupkan kembali nilai-nilai spiritual yang terlupakan, menjadikan tasawuf tidak 

lagi sekadar pengalaman mistik, melainkan ilmu tentang pembersihan jiwa, akhlak, 

dan pengabdian sejati kepada Allah SWT.Dalam konteks kehidupan modern yang 

penuh persaingan, hedonisme, dan materialisme, ajaran tasawuf Al-Ghazali menjadi 

oase spiritual bagi manusia yang kehilangan arah dan makna hidup. Ia mengajarkan 

keseimbangan antara dunia dan akhirat, antara ilmu dan amal, antara kesuksesan 

lahir dan kebahagiaan batin. 

 
Hasil dan Pembahasan 

Biografi dan Latar Belakang Intelektual Al-Ghazali 

Imam Al-Ghazali lahir di kota Thus, Khurasan (Iran Timur), pada tahun 450 H / 

1058 M. Ayahnya adalah seorang penenun wol yang saleh dan berdoa agar anak-

anaknya menjadi ulama yang bermanfaat bagi umat. Setelah ayahnya wafat, Al-

Ghazali kecil dirawat oleh seorang sahabat sufi ayahnya yang menanamkan kecintaan 

pada ilmu dan kesalehan.Sejak muda, Al-Ghazali dikenal cerdas dan tekun. Ia 

menempuh pendidikan di berbagai kota seperti Thus, Jurjan, dan Naisabur. Di 

Naisabur, ia belajar kepada Imam al-Haramain al-Juwaini, seorang ulama besar dari 

mazhab Asy’ariyah. Di bawah bimbingan gurunya, Al-Ghazali menguasai ilmu kalam, 

fikih, filsafat, logika, dan ilmu debat.Setelah gurunya wafat, ia diangkat oleh Nizham 

al-Mulk, perdana menteri Kesultanan Saljuk, menjadi guru besar di Madrasah 



1595 
 

Nizhamiyyah Baghdad, salah satu universitas Islam tertinggi saat itu. Di sana, ia 

menjadi ulama termasyhur, dihormati raja dan rakyat, serta menjadi pusat perhatian 

para penuntut ilmu.Namun, di tengah puncak kariernya, Al-Ghazali mengalami krisis 

spiritual eksistensial. Ia merasa bahwa pengetahuannya belum mengantarkan 

kepada kebenaran sejati. Ia menulis: “Aku telah mengajarkan ilmu bukan karena Allah, 

tetapi demi kedudukan dan kemuliaan di mata manusia. Aku berada di ambang 

kebinasaan.” 

Krisis itu membuatnya meninggalkan jabatan dan harta. Ia mengembara 

selama bertahun-tahun ke Damaskus, Yerusalem, dan Mekkah, hidup zuhud dan 

mendalami tasawuf. Dari pengalaman spiritual itu lahirlah karya masterpiece-nya, 

Ihya’ ‘Ulum ad-Din, yang menggabungkan hukum, akhlak, dan spiritualitas dalam satu 

kerangka Islam yang utuh. 

Karya-karya pentingnya antara lain: 

 ‘Ulum ad-Din (menghidupkan ilmu agama) 

Al-Munqidz min adh-Dhalal (penyelamat dari kesesatan) 

Tahafut al-Falasifah (keruntuhan para filsuf) 

Kimiya as-Sa’adah (kimia kebahagiaan) 

Mizan al-‘Amal (timbangan amal)1 

 

Ia wafat pada tahun 505 H / 1111 M di Thus, dan dimakamkan di tempat 

kelahirannya. Pemikiran dan karya-karyanya tetap hidup hingga kini, menjadikan Al-

Ghazali salah satu ulama paling berpengaruh dalam sejarah Islam. 

 
Konsep Dasar Tasawuf Menurut Al-Ghazali 

Hakikat Tasawuf 

Menurut Al-Ghazali, tasawuf adalah ilmu dan jalan untuk mengenal Allah 

melalui penyucian hati dan pengendalian hawa nafsu. Tasawuf sejati, katanya, bukan 

sekadar teori, tetapi dzauq rasa dan pengalaman batin yang diperoleh melalui 

mujahadah dan riyadhah.Ia membagi manusia menjadi dua dimensi utama: Jasmani, 

yang berkaitan dengan dunia dan hawa nafsu. Dan Rohani, yang berkaitan dengan 

alam ketuhanan dan keabadian. 

Jika jasmani menguasai rohani, manusia jatuh ke dalam kehinaan. Tetapi jika 

rohani menguasai jasmani, maka manusia naik ke derajat malaikat. 

 
Tujuan Tasawuf 

Tujuan utama tasawuf adalah mencapai kebahagiaan hakiki (as-sa‘adah al-

haqiqiyyah), yaitu kedekatan dengan Allah SWT. Kebahagiaan sejati tidak terletak 

pada harta, pangkat, atau kekuasaan, melainkan pada hati yang tenang dan bersih. 

 
1 Al-Ghazali,Abu Hamid.Ihya’Ulum ad-Din.Beirut;Dar al-Kutub al-Ilmiyyah 



1596 
 

Tiga Tingkat Jiwa (An-Nafs) 

An-nafs al-ammarah – jiwa yang cenderung pada kejahatan. 

An-nafs al-lawwamah – jiwa yang menyesali dosa. 

An-nafs al-muthma’innah – jiwa yang tenang karena ridha kepada Allah. 

 
Metode Pembersihan Hati 

Al-Ghazali menekankan empat cara penyucian hati: Tobat dan introspeksi 

(muhasabah), Dzikir dan muraqabah (kesadaran selalu diawasi Allah)2 dan Sabar, 

syukur, dan tawakal dan Meninggalkan maksiat batin seperti riya’, ujub, dan hasad. 

 
Ajaran Pokok Tasawuf Al-Ghazali (Penjelasan Panjang) 

Tazkiyah an-Nafs (Penyucian Jiwa) 

Hati manusia bagaikan cermin. Bila tertutup dosa, ia tidak dapat memantulkan 

cahaya Ilahi. Proses penyucian hati dilakukan dengan taubat, dzikir, muhasabah, dan 

menjauhi penyakit hati seperti riya’ (pamer), takabbur, dan hasad. 

Zuhud dan Qana’ah 

Zuhud tidak berarti menolak dunia, melainkan tidak menjadikan dunia sebagai 

tujuan utama. Dunia hanyalah kendaraan menuju akhirat. Qana’ah adalah menerima 

pemberian Allah dengan penuh syukur, tanpa mengeluh. 

Tawakal dan Ridha 

Seorang sufi sejati tidak pernah bergantung pada makhluk, melainkan hanya 

kepada Allah. Setelah berusaha, ia menyerahkan hasilnya dengan ridha dan ikhlas. 

Mahabbah (Cinta kepada Allah) 

Menurut Al-Ghazali, cinta kepada Allah lahir dari ma’rifah (pengenalan 

terhadap Allah). Cinta sejati membuat seorang hamba beribadah bukan karena takut 

neraka atau berharap surga, tetapi karena cinta kepada Sang Pencipta. 

Ma’rifah (Pengenalan Hakiki terhadap Allah) 

Ma’rifah adalah puncak perjalanan spiritual. Ia tidak diperoleh melalui logika, 

tetapi melalui cahaya (nur) yang Allah pancarkan ke dalam hati hamba yang suci. 

Akhlak Mulia 

Akhlak adalah buah dari hati yang bersih. Seseorang yang telah mencapai 

tingkat kesufian sejati akan berakhlak seperti Rasulullah SAW: rendah hati, sabar, 

kasih sayang, dan ikhlas.3 

Muraqabah dan Muhasabah 

Muraqabah adalah merasa diawasi Allah dalam setiap keadaan. Muhasabah 

adalah introspeksi diri sebelum tidur dan menilai amal setiap hari. 

 

 

 
2 Al-Ghazali,Abu Hamid,Al -Munqidz min adh-Dhalal.Kairo:Maktabah al-Taufiqiyyah.1994. 
3 Al-Ghazali,Abu Hamid.Kimiya as-Sa’adah.Tehran:Dar al-Ma’rifah,19 



1597 
 

Sabar dan Syukur 

Dua sifat ini adalah sayap iman. Sabar dalam ujian dan syukur dalam nikmat 

adalah tanda kedewasaan spiritual seorang hamba. 

Ilmu dan Amal 

Al-Ghazali menegaskan bahwa ilmu tanpa amal adalah kesia-siaan, dan amal 

tanpa ilmu adalah kesesatan. Keduanya harus berjalan bersama agar seseorang 

mendapat hidayah dan kebahagiaan. 

 
Pengaruh dan Relevansi Tasawuf Al-Ghazali 

Pemikiran Al-Ghazali membawa dampak besar terhadap dunia Islam. Ia 

mengharmonikan antara tasawuf dan syariat, sehingga tasawuf dapat diterima oleh 

kaum ulama ortodoks. Ia dianggap sebagai penyelamat iman dari ekstremisme 

intelektual dan spiritual.Pengaruhnya menyebar ke seluruh dunia Islam, termasuk 

Andalusia, Mesir, India, hingga Nusantara. Karya Ihya’ ‘Ulum ad-Din menjadi rujukan 

utama di pesantren-pesantren dan madrasah di Indonesia.Dalam konteks modern, 

ajaran Al-Ghazali sangat relevan: 

Dalam pendidikan: Ia menekankan pentingnya pendidikan akhlak dan 

penyucian jiwa (tazkiyah) sebagai inti pendidikan Islam. 

Dalam psikologi modern: Pemikirannya menjadi dasar bagi terapi spiritual dan 

pengendalian diri. 

Dalam masyarakat modern: Ajarannya mengajarkan keseimbangan antara 

kemajuan dunia dan ketenangan batin, antara kesuksesan material dan kebahagiaan 

spiritual.4 

 
Kesimpulan 

Ajaran tasawuf Al-Ghazali merupakan sintesis antara syariat, akal, dan hati. Ia 

mengajarkan bahwa hakikat Islam bukan hanya pada ibadah lahir, tetapi juga pada 

penyucian batin dan pembentukan akhlak mulia. Tujuan tertinggi manusia adalah 

mencapai kebahagiaan sejati melalui kedekatan dengan Allah SWT.Pemikiran Al-

Ghazali tetap relevan di setiap zaman. Ia memberikan jalan tengah antara rasionalitas 

dan spiritualitas, antarAa dunia dan akhirat, antara ilmu dan amal. Dalam dunia 

modern yang serba materialistik, ajarannya menjadi penyejuk dan penuntun menuju 

keseimbangan hidup. 

 

 

 

 

 

 
4 Abdillaah,M.Etika Islam dan KrisisModernitas.Yogyakarta:Pustaka Pelajar,2010. 



1598 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya’ ‘Ulum ad-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2005. 
Al-Ghazali, Abu Hamid. Al-Munqidz min adh-Dhalal. Kairo: Maktabah al-Taufiqiyyah, 

1994. 
Al-Ghazali, Abu Hamid. Kimiya as-Sa’adah. Tehran: Dar al-Ma’rifah, 19 
 Nasution, Harun. Falsafah dan Mistisisme dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 1992. 

Madjid, Nurcholish. Islam: Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Paramadina, 1992. 
Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in Islam. Kuala Lumpur: 

ISTAC, 1980. 
 Nicholson, R. A. The Mystics of Islam. London: Routledge, 1914. 
 Siradj, Said Aqil. Tasawuf sebagai Kritik Sosial. Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2002. 
Tim Penyusun. Ensiklopedi Islam. Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 2005. 
 Abdillah, M. Etika Islam dan Krisis Modernitas. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010. 
Arief, A. S., Putri, S. E., Suroso, A., Syakhrani, A. W., & Rahmini, N. (2021). Digital Technology 

Management Challenges in Marketing Local Farm Products in Developing Countries: 
Analysis of International Publication Findings. Jurnal Iqra': Kajian Ilmu 
Pendidikan, 6(2), 96-107. 

Aslan, A. (2018). Kajian Kurikulum Fiqih Pada Madrasah Aliyah Di Kabupaten Sambas 
Kalimantan Barat Pada Masyarakat Perbatasan. Madinah: Jurnal Studi Islam, 5(2), 115-
124. 

Basir, A., Syakhrani, A. W., Wirawan, V., Harahap, A., & Widjaja, G. (2021). Support for Islamic 
Understanding from Families Information of Piety for The Millennial 
Generation. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam, 4(2), 434-446. 

Ekasari, S., Manullang, S. O., Syakhrani, A. W., & Amin, H. (2021). Understanding Islamic 
Education Management in Digital Era: What Experts Say. Nidhomul Haq: Jurnal 
Manajemen Pendidikan Islam, 6(1), 127-143. 

Heryani, A., Br Sembiring, T., Fatmawati, E., Muhammadiah, M. U., & Syakhrani, A. W. (2022). 
Discourse Postponing elections and extending the presidency: A study of political 
legality and the progress of Indonesia's democratic practice. 

Hifza, H., Antoni, A., Syakhrani, A. W., & Hartati, Z. (2020). The Multicultural Islamic Education 
Development Strategy on Educational Institutions. Jurnal Iqra Jurnal Kajian 
Pendidikan, 5(1), 158-170. 

Mubarak, H., Muntaqa, A. W., Abidin, A. M. A. Z., Sudrajat, D., & Syakhrani, A. W. (2022). THE 
TECHNOLOGICAL REVOLUTION AND THE DYNAMICS OF ISLAMIC DA'WAH. At-Tajdid: 
Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam, 6(1), 44-58. 

Muslimah, M., Hamdanah, H., Syakhrani, A. W., & Arliansyah, A. (2019). Stress and Resilience 
in Learning and Life in Islamic Boarding School: Solutions for Soft Approaches to 
Learning in Modern Times. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam, 2(3), 421-433. 

Nugroho, B. S., Syakhrani, A. W., Hardiansyah, A., Pattiasina, P. J., & Pratiwi, E. Y. R. (2021). 
Learning Multimedia Management Strategy at Home During Learning from 
Home. Nidhomul Haq: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 6(3), 621-631. 

Putra, P., & Aslan, A. (2020). AGAMA & BUDAYA NUSANTARA PASCA ISLAMISASI; Dampak 
Islamisasi terhadap Agama dan Kebudayaan Lokal di Paloh, Kalimantan Barat. 

Rahmat, A., Syakhrani, A. W., & Satria, E. (2021). Promising online learning and teaching in 
digital age: Systematic review analysis. International Research Journal of Engineering, 
IT & Scientific Research, 7(4), 126-35. 



1599 
 

Sholihah, H. I. A., Hidayat, A. W., Srinawati, W., Syakhrani, A. W., & Khasanah, K. (2021). What 
linguistics advice on teaching English as a foreign language learning using blended 
learning system. Linguistics and Culture Review, 5(1), 342-351. 

Suherlan, H., Basir, A., Syakhrani, A. W., Ningsi, B. A., & Nofirman, N. (2022). The Roles of 
Digital Application Innovates Student Academic in Higher Education. Nazhruna: Jurnal 
Pendidikan Islam, 5(2), 672-689. 

Syakhrani, A. W. (2018). METODE PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DENGAN 
MENGGUNAKAN TEKNIK HIPNOTIS. Cross-border, 1(1), 133-151. 

Syakhrani, A. W. (2019). Memperkuat Eksistensi Pendidikan Islam Di Era 4.0. Jurnal Studi Islam 
Lintas Negara (Journal of Cross Border Islamic Studies), 1(2), 57-69. 

Syakhrani, A. W. (2019). Memperkuat Eksistensi Pendidikan Islam Di Era 4.0. Jurnal Studi Islam 
Lintas Negara (Journal of Cross Border Islamic Studies), 1(2), 57-69. 

Syakhrani, A. W. (2020). THE BALANCE CONCEPTS OF EDUCATION BASED ON ISLAM 
PERSPECTIVE. IJGIE (International Journal of Graduate of Islamic Education), 1(2), 84-
95. 

Syakhrani, A. W. (2021). Islamic Education Model. Indonesian Journal of Education 
(INJOE), 1(1), 14-19. 

Syakhrani, A. W. (2022). KITAB-KITAB HADIST SESUDAH ABAD KE 3 H. MUSHAF JOURNAL: 
Jurnal Ilmu Al Quran dan Hadis, 2(1), 1-12. 

Syakhrani, A. W. (2022). PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI THAILAND. ADIBA: JOURNAL OF 
EDUCATION, 2(1), 74-79. 

Syakhrani, A. W., & Islami, A. R. (2022). ISLAM DI TANAH BANJAR. Cross-border, 5(1), 792-802. 
Syakhrani, A. W., & Kamil, M. L. (2022). BUDAYA DAN KEBUDAYAAN: TINJAUAN DARI 

BERBAGAI PAKAR, WUJUD-WUJUD KEBUDAYAAN, 7 UNSUR KEBUDAYAAN YANG 
BERSIFAT UNIVERSAL. Cross-border, 5(1), 782-791. 

Syakhrani, A. W., & Nafis, M. (2022). ISLAM SEBAGAI AGAMA DAN ISLAM SEBAGAI BUDAYA 
DALAM MASYARAKAT BANJAR. MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran dan 
Hadis, 2(3), 270-274. 

Syakhrani, A. W., & Yudistira, M. R. (2022). DASAR KEISLAMAN SEBAGAI AGAMA RAHMATAN 
LILALAMIN. MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran dan Hadis, 2(3), 263-269. 

Syakhrani, A. W., & Zaini, A. (2022). THE DEVELOPMENT OF MODERN 
THEOLOGY. INTERNATIONAL JOURNAL OF HUMANITIES, SOCIAL SCIENCES AND 
BUSINESS (INJOSS), 1(2), 30-36. 

Syakhrani, A. W., Maulani, A., Saubari, A., Yusuf, M., & Ilham, M. (2022). SISTEM PENDIDIKAN 
DI NEGARA MAJU AMERIKA SERIKAT. ADIBA: JOURNAL OF EDUCATION, 2(3), 311-317. 

Syakhrani, A. W., Rahmatina, R., Rida, R., Rasmida, R., & Reysa, R. (2022). PETUNJUK 
RASULULLAH SAW TENTANG TUGAS DAN KEWAJIBAN PESERTA 
DIDIK. EDUCATIONAL JOURNAL: General and Specific Research, 2(2), 298-306. 

Syakhrani, A. W., Rahmatina, R., Rida, R., Rasmida, R., & Reysa, R. (2022). PETUNJUK 
RASULULLAH SAW TENTANG TUGAS DAN KEWAJIBAN PESERTA 
DIDIK. EDUCATIONAL JOURNAL: General and Specific Research, 2(2), 298-306. 

Syakhrani, A. W., Salamah, S., Erlin, Y., & Yunita, Y. (2022). INSTRUCTIONS OF THE 
RASULULLAH ON FACTORS AFFECTING EDUCATION. INTERNATIONAL JOURNAL OF 
HUMANITIES, SOCIAL SCIENCES AND BUSINESS (INJOSS), 1(2), 37-45. 

Syakhrani, H. A. W. (2021). Model Penyelenggaraan Pendidikan Dalam Islam. Cross-
border, 4(1), 37-43. 

 
 
 


