JUTEQ: Jurnal Teologi & Tafsir e-ISSN: 3032-7237
Vol. 2 No. 11 Desember 2025, hal., 1593-1599

AJARAN TASAWUF AL-GHAZALI: KAJIAN PUSTAKA TENTANG KONSEP, PRAKTIK,
DAN RELEVANSINYA DALAM PEMIKIRAN ISLAM

Abdul Wahab Syakhrani
STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai, Kal-Sel, Indonesia
aws.kandangan@gmail.com

Siti Syaidah
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Assunniyyah, Program Studi Pendidikan Agama Islam
Tambarangan

Siti Nur Asyfa Jakaria
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Assunniyyah, Program Studi Pendidikan Agama Islam
Tambarangan

Abstract

This study discusses Al-Ghazali's Sufi teachings with a focus on the concept of
purification of the soul (tazkiyatun nafs), ethical dimensions, and spirituality contained
in his monumental works such as lhya' Ulumiddin. This literature review discusses Al-
Ghazali's thoughts on integrating sharia, hakikat, and makrifat as a process of self-
transformation towards spiritual perfection. Al-Ghazali's Sufi teachings are not only a
moral and spiritual foundation in classical Islamic tradition, but are also relevant to be
applied in the context of modern spiritual challenges, including moral and spiritual crises
in the contemporary era. This study uses a descriptive analytical method with primary
sources from Al-Ghazali's works and secondary sources in the form of literature studies
related to Sufism and spiritual ethics.

Keywords: Al-Ghazali's Sufism, tazkiyatun nafs, lhya’ Ulumiddin, spiritual ethics, self-
transformation, sharia and hakikat, Islamic spirituality, modern spiritual crisis.

Abstrak

Penelitian ini membahas ajaran tasawuf Al-Ghazali dengan fokus pada konsep
penyucian jiwa (tazkiyatun nafs), dimensi etika, dan spiritualitas yang terkandung
dalam karyanya yang monumental seperti lhya’ Ulumiddin. Kajian pustaka ini
mengulas pemikiran Al-Ghazali dalam mengintegrasikan syariat, hakikat, dan makrifat
sebagai proses transformasi diri menuju kesempurnaan spiritual. Ajaran tasawuf Al-
Ghazali tidak hanya menjadi landasan moral dan spiritual dalam tradisi Islam klasik,
namun juga relevan untuk diaplikasikan dalam konteks tantangan spiritual modern,
termasuk krisis moral dan spiritualitas di abad kontemporer. Penelitian ini
menggunakan metode deskriptif analitis dengan sumber primer dari karya Al-Ghazali
dan sumber sekunder berupa studi literatur terkait tasawuf dan etika spiritual.

Kata kunci: tasawuf Al-Ghazali, tazkiyatun nafs, lhya’ Ulumiddin, etika spiritual,
transformasi diri, syariat dan hakikat, spiritualitas Islam, krisis spiritual modern.

1593


mailto:aws.kandangan@gmail.com

PENDAHULUAN

Tasawuf merupakan salah satu cabang penting dalam khazanah keilmuan
Islam yang menitikberatkan pada pendalaman aspek batiniah, moral, dan spiritual
dari ajaran Islam. Jika fikih mengatur perilaku lahiriah manusia, dan teologi (kalam)
mengatur aspek keimanan secara rasional, maka tasawuf berfungsi mengatur aspek
rohani — bagaimana seseorang mendekat kepada Allah dengan hati yang suci dan
cinta yang tulus.Dalam sejarah Islam, tasawuf telah menjadi bagian integral dari
peradaban Islam sejak masa sahabat dan tabi’in. Para tokoh awal seperti Hasan al-
Bashri, Rabi’ah al-Adawiyah, dan Junaid al-Baghdadi menanamkan nilai-nilai
penyucian diri (tazkiyah an-nafs) dan pengendalian hawa nafsu. Namun, seiring
waktu, muncul pula aliran tasawuf yang cenderung ekstrem dan mengabaikan
syariat, sehingga menimbulkan perdebatan di kalangan ulama.Pada masa inilah
muncul seorang tokoh besar yang mengubah wajah tasawuf dan menjadikannya
diterima secara luas dalam kalangan ortodoks Islam, yaitu Imam Abu Hamid
Muhammad bin Muhammad al-Ghazali (450-505 H / 1058-1111 M). la tampil sebagai
pembaharu besar yang berhasil memadukan antara syariat, akal, dan hakikat dalam
satu kesatuan yang harmonis.Al-Ghazali tidak hanya seorang ahli fikih dan teolog,
tetapi juga seorang sufi dan filsuf yang mendalam. la dikenal sebagai Hujjatul Islam
— pembela kebenaran Islam yang menegakkan keseimbangan antara ilmu dan iman,
antara akal dan wahyu. Melalui karya monumentalnya lhya’ ‘Ulum ad-Din, ia
menghidupkan kembali nilai-nilai spiritual yang terlupakan, menjadikan tasawuf tidak
lagi sekadar pengalaman mistik, melainkan ilmu tentang pembersihan jiwa, akhlak,
dan pengabdian sejati kepada Allah SWT.Dalam konteks kehidupan modern yang
penuh persaingan, hedonisme, dan materialisme, ajaran tasawuf Al-Ghazali menjadi
oase spiritual bagi manusia yang kehilangan arah dan makna hidup. la mengajarkan
keseimbangan antara dunia dan akhirat, antara ilmu dan amal, antara kesuksesan
lahir dan kebahagiaan batin.

Hasil dan Pembahasan
Biografi dan Latar Belakang Intelektual Al-Ghazali

Imam Al-Ghazali lahir di kota Thus, Khurasan (Iran Timur), pada tahun 450 H /
1058 M. Ayahnya adalah seorang penenun wol yang saleh dan berdoa agar anak-
anaknya menjadi ulama yang bermanfaat bagi umat. Setelah ayahnya wafat, Al-
Ghazali kecil dirawat oleh seorang sahabat sufi ayahnya yang menanamkan kecintaan
pada ilmu dan kesalehan.Sejak muda, Al-Ghazali dikenal cerdas dan tekun. la
menempuh pendidikan di berbagai kota seperti Thus, Jurjan, dan Naisabur. Di
Naisabur, ia belajar kepada Imam al-Haramain al-Juwaini, seorang ulama besar dari
mazhab Asy’ariyah. Di bawah bimbingan gurunya, Al-Ghazali menguasai ilmu kalam,
fikih, filsafat, logika, dan ilmu debat.Setelah gurunya wafat, ia diangkat oleh Nizham
al-Mulk, perdana menteri Kesultanan Saljuk, menjadi guru besar di Madrasah

1594



Nizhamiyyah Baghdad, salah satu universitas Islam tertinggi saat itu. Di sana, ia
menjadi ulama termasyhur, dihormati raja dan rakyat, serta menjadi pusat perhatian
para penuntut ilmu.Namun, di tengah puncak kariernya, Al-Ghazali mengalami krisis
spiritual eksistensial. la merasa bahwa pengetahuannya belum mengantarkan
kepada kebenaran sejati. la menulis: “Aku telah mengajarkan ilmu bukan karena Allah,
tetapi demi kedudukan dan kemuliaan di mata manusia. Aku berada di ambang
kebinasaan.”

Krisis itu membuatnya meninggalkan jabatan dan harta. la mengembara
selama bertahun-tahun ke Damaskus, Yerusalem, dan Mekkah, hidup zuhud dan
mendalami tasawuf. Dari pengalaman spiritual itu lahirlah karya masterpiece-nya,
Ihya’ ‘Ulum ad-Din, yang menggabungkan hukum, akhlak, dan spiritualitas dalam satu
kerangka Islam yang utuh.

Karya-karya pentingnya antara lain:

‘Ulum ad-Din (menghidupkan ilmu agama)

Al-Mungidz min adh-Dhalal (penyelamat dari kesesatan)
Tahafut al-Falasifah (keruntuhan para filsuf)

Kimiya as-Sa’adah (kimia kebahagiaan)

Mizan al-‘Amal (timbangan amal)'

la wafat pada tahun 505 H / 1111 M di Thus, dan dimakamkan di tempat
kelahirannya. Pemikiran dan karya-karyanya tetap hidup hingga kini, menjadikan Al-
Ghazali salah satu ulama paling berpengaruh dalam sejarah Islam.

Konsep Dasar Tasawuf Menurut Al-Ghazali
Hakikat Tasawuf

Menurut Al-Ghazali, tasawuf adalah ilmu dan jalan untuk mengenal Allah
melalui penyucian hati dan pengendalian hawa nafsu. Tasawuf sejati, katanya, bukan
sekadar teori, tetapi dzauq rasa dan pengalaman batin yang diperoleh melalui
mujahadah dan riyadhah.la membagi manusia menjadi dua dimensi utama: Jasmani,
yang berkaitan dengan dunia dan hawa nafsu. Dan Rohani, yang berkaitan dengan
alam ketuhanan dan keabadian.

Jika jasmani menguasai rohani, manusia jatuh ke dalam kehinaan. Tetapi jika
rohani menguasai jasmani, maka manusia naik ke derajat malaikat.

Tujuan Tasawuf

Tujuan utama tasawuf adalah mencapai kebahagiaan hakiki (as-sa‘adah al-
hagigiyyah), yaitu kedekatan dengan Allah SWT. Kebahagiaan sejati tidak terletak
pada harta, pangkat, atau kekuasaan, melainkan pada hati yang tenang dan bersih.

" Al-Ghazali,Abu Hamid.lhya’Ulum ad-Din.Beirut;Dar al-Kutub al-limiyyah

1595



Tiga Tingkat Jiwa (An-Nafs)

An-nafs al-ammarah - jiwa yang cenderung pada kejahatan.

An-nafs al-lawwamah - jiwa yang menyesali dosa.

An-nafs al-muthma’innah - jiwa yang tenang karena ridha kepada Allah.

Metode Pembersihan Hati

Al-Ghazali menekankan empat cara penyucian hati: Tobat dan introspeksi
(muhasabah), Dzikir dan muragabah (kesadaran selalu diawasi Allah)? dan Sabar,
syukur, dan tawakal dan Meninggalkan maksiat batin seperti riya’, ujub, dan hasad.

Ajaran Pokok Tasawuf Al-Ghazali (Penjelasan Panjang)
Tazkiyah an-Nafs (Penyucian Jiwa)

Hati manusia bagaikan cermin. Bila tertutup dosa, ia tidak dapat memantulkan
cahaya llahi. Proses penyucian hati dilakukan dengan taubat, dzikir, muhasabah, dan
menjauhi penyakit hati seperti riya’ (pamer), takabbur, dan hasad.

Zuhud dan Qana’ah

Zuhud tidak berarti menolak dunia, melainkan tidak menjadikan dunia sebagai
tujuan utama. Dunia hanyalah kendaraan menuju akhirat. Qana’ah adalah menerima
pemberian Allah dengan penuh syukur, tanpa mengeluh.

Tawakal dan Ridha

Seorang sufi sejati tidak pernah bergantung pada makhluk, melainkan hanya
kepada Allah. Setelah berusaha, ia menyerahkan hasilnya dengan ridha dan ikhlas.
Mahabbah (Cinta kepada Allah)

Menurut Al-Ghazali, cinta kepada Allah lahir dari ma’rifah (pengenalan
terhadap Allah). Cinta sejati membuat seorang hamba beribadah bukan karena takut
neraka atau berharap surga, tetapi karena cinta kepada Sang Pencipta.

Ma’rifah (Pengenalan Hakiki terhadap Allah)

Ma’rifah adalah puncak perjalanan spiritual. la tidak diperoleh melalui logika,
tetapi melalui cahaya (nur) yang Allah pancarkan ke dalam hati hamba yang suci.
Akhlak Mulia

Akhlak adalah buah dari hati yang bersih. Seseorang yang telah mencapai
tingkat kesufian sejati akan berakhlak seperti Rasulullah SAW: rendah hati, sabar,
kasih sayang, dan ikhlas.3
Muragabah dan Muhasabah

Muragabah adalah merasa diawasi Allah dalam setiap keadaan. Muhasabah
adalah introspeksi diri sebelum tidur dan menilai amal setiap hari.

2 Al-Ghazali,Abu Hamid,Al -Mungidz min adh-Dhalal.Kairo:Maktabah al-Taufigiyyah.1994.
3 Al-Ghazali,Abu Hamid.Kimiya as-Sa’adah.Tehran:Dar al-Ma’rifah,19

1596



Sabar dan Syukur

Dua sifat ini adalah sayap iman. Sabar dalam ujian dan syukur dalam nikmat
adalah tanda kedewasaan spiritual seorang hamba.
[lmu dan Amal

Al-Ghazali menegaskan bahwa ilmu tanpa amal adalah kesia-siaan, dan amal
tanpa ilmu adalah kesesatan. Keduanya harus berjalan bersama agar seseorang
mendapat hidayah dan kebahagiaan.

Pengaruh dan Relevansi Tasawuf Al-Ghazali

Pemikiran Al-Ghazali membawa dampak besar terhadap dunia Islam. la
mengharmonikan antara tasawuf dan syariat, sehingga tasawuf dapat diterima oleh
kaum ulama ortodoks. la dianggap sebagai penyelamat iman dari ekstremisme
intelektual dan spiritual.Pengaruhnya menyebar ke seluruh dunia Islam, termasuk
Andalusia, Mesir, India, hingga Nusantara. Karya lhya’ ‘Ulum ad-Din menjadi rujukan
utama di pesantren-pesantren dan madrasah di Indonesia.Dalam konteks modern,
ajaran Al-Ghazali sangat relevan:

Dalam pendidikan: la menekankan pentingnya pendidikan akhlak dan
penyucian jiwa (tazkiyah) sebagai inti pendidikan Islam.

Dalam psikologi modern: Pemikirannya menjadi dasar bagi terapi spiritual dan
pengendalian diri.

Dalam masyarakat modern: Ajarannya mengajarkan keseimbangan antara
kemajuan dunia dan ketenangan batin, antara kesuksesan material dan kebahagiaan
spiritual.4

Kesimpulan

Ajaran tasawuf Al-Ghazali merupakan sintesis antara syariat, akal, dan hati. la
mengajarkan bahwa hakikat Islam bukan hanya pada ibadah lahir, tetapi juga pada
penyucian batin dan pembentukan akhlak mulia. Tujuan tertinggi manusia adalah
mencapai kebahagiaan sejati melalui kedekatan dengan Allah SWT.Pemikiran Al-
Ghazali tetap relevan di setiap zaman. la memberikan jalan tengah antara rasionalitas
dan spiritualitas, antarAa dunia dan akhirat, antara ilmu dan amal. Dalam dunia
modern yang serba materialistik, ajarannya menjadi penyejuk dan penuntun menuju
keseimbangan hidup.

4 Abdillaah,M.Etika Islam dan KrisisModernitas.Yogyakarta:Pustaka Pelajar,2010.

1597



DAFTAR PUSTAKA

Al-Ghazali, Abu Hamid. lhya’ ‘Ulum ad-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah, 2005.

Al-Ghazali, Abu Hamid. Al-Mungidz min adh-Dhalal. Kairo: Maktabah al-Taufigiyyah,
1994.

Al-Ghazali, Abu Hamid. Kimiya as-Sa’adah. Tehran: Dar al-Ma’rifah, 19

Nasution, Harun. Falsafah dan Mistisisme dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 1992.
Madijid, Nurcholish. Islam: Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Paramadina, 1992.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in Islam. Kuala Lumpur:
ISTAG, 1980.

Nicholson, R. A. The Mystics of Islam. London: Routledge, 1914.

Siradj, Said Aqil. Tasawuf sebagai Kritik Sosial. Jakarta: Serambi llmu Semesta, 2002.

Tim Penyusun. Ensiklopedi Islam. Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 2005.

Abdillah, M. Etika Islam dan Krisis Modernitas. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010.

Arief, A. S., Putri, S. E., Suroso, A., Syakhrani, A. W., & Rahmini, N. (2021). Digital Technology
Management Challenges in Marketing Local Farm Products in Developing Countries:
Analysis of International Publication Findings. Jurnal Igra': Kajian limu
Pendidikan, 6(2), 96-107.

Aslan, A. (2018). Kajian Kurikulum Figih Pada Madrasah Aliyah Di Kabupaten Sambas
Kalimantan Barat Pada Masyarakat Perbatasan. Madinah: Jurnal Studi Islam, 5(2), 115-
124.

Basir, A., Syakhrani, A. W., Wirawan, V., Harahap, A., & Widjaja, G. (2021). Support for Islamic
Understanding from Families Information of Piety for The Millennial
Generation. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam, 4(2), 434-446.

Ekasari, S., Manullang, S. O., Syakhrani, A. W., & Amin, H. (2021). Understanding Islamic
Education Management in Digital Era: What Experts Say. Nidhomul Hagq: Jurnal
Manajemen Pendidikan Islam, 6(1), 127-143.

Heryani, A., Br Sembiring, T., Fatmawati, E., Muhammadiah, M. U., & Syakhrani, A. W. (2022).
Discourse Postponing elections and extending the presidency: A study of political
legality and the progress of Indonesia's democratic practice.

Hifza, H., Antoni, A., Syakhrani, A. W., & Hartati, Z. (2020). The Multicultural Islamic Education
Development Strategy on Educational Institutions.Jurnal Igra Jurnal Kajian
Pendidikan, 5(1), 158-170.

Mubarak, H., Muntaqa, A. W., Abidin, A. M. A. Z., Sudrajat, D., & Syakhrani, A. W. (2022). THE
TECHNOLOGICAL REVOLUTION AND THE DYNAMICS OF ISLAMIC DA'WAH. At-Tajdid:
Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam, 6(1), 44-58.

Muslimah, M., Hamdanah, H., Syakhrani, A. W., & Arliansyah, A. (2019). Stress and Resilience
in Learning and Life in Islamic Boarding School: Solutions for Soft Approaches to
Learning in Modern Times. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam, 2(3), 421-433.

Nugroho, B. S., Syakhrani, A. W., Hardiansyah, A., Pattiasina, P. J., & Pratiwi, E. Y. R. (2021).
Learning Multimedia Management Strategy at Home During Learning from
Home. Nidhomul Haq: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 6(3), 621-631.

Putra, P., & Aslan, A. (2020). AGAMA & BUDAYA NUSANTARA PASCA ISLAMISASI; Dampak
Islamisasi terhadap Agama dan Kebudayaan Lokal di Paloh, Kalimantan Barat.
Rahmat, A., Syakhrani, A. W., & Satria, E. (2021). Promising online learning and teaching in
digital age: Systematic review analysis. International Research Journal of Engineering,

IT & Scientific Research, 7(4), 126-35.

1598



Sholihah, H. I. A., Hidayat, A. W., Srinawati, W., Syakhrani, A. W., & Khasanah, K. (2021). What
linguistics advice on teaching English as a foreign language learning using blended
learning system. Linguistics and Culture Review, 5(1), 342-351.

Suherlan, H., Basir, A., Syakhrani, A. W., Ningsi, B. A., & Nofirman, N. (2022). The Roles of
Digital Application Innovates Student Academic in Higher Education. Nazhruna: Jurnal
Pendidikan Islam, 5(2), 672-689.

Syakhrani, A. W. (2018). METODE PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DENGAN
MENGGUNAKAN TEKNIK HIPNOTIS. Cross-border, 1(1), 133-151.

Syakhrani, A. W. (2019). Memperkuat Eksistensi Pendidikan Islam Di Era 4.0. Jurnal Studi Islam
Lintas Negara (Journal of Cross Border Islamic Studies), 1(2), 57-69.

Syakhrani, A. W. (2019). Memperkuat Eksistensi Pendidikan Islam Di Era 4.0. Jurnal Studi Islam
Lintas Negara (Journal of Cross Border Islamic Studies), 1(2), 57-69.

Syakhrani, A. W. (2020). THE BALANCE CONCEPTS OF EDUCATION BASED ON ISLAM
PERSPECTIVE. IJGIE (International Journal of Graduate of Islamic Education), 1(2), 84-
95.

Syakhrani, A. W. (2021). Islamic Education Model. Indonesian Journal of Education
(INJOE), 1(1), 14-19.

Syakhrani, A. W. (2022). KITAB-KITAB HADIST SESUDAH ABAD KE 3 H. MUSHAF JOURNAL:
Jurnal llmu Al Quran dan Hadis, 2(1), 1-12.

Syakhrani, A. W. (2022). PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI THAILAND. ADIBA: JOURNAL OF
EDUCATION, 2(1), 74-79.

Syakhrani, A. W., & Islami, A. R. (2022). ISLAM DI TANAH BANJAR. Cross-border, 5(1), 792-802.

Syakhrani, A. W., & Kamil, M. L. (2022). BUDAYA DAN KEBUDAYAAN: TINJAUAN DARI
BERBAGAI PAKAR, WUJUD-WUJUD KEBUDAYAAN, 7 UNSUR KEBUDAYAAN YANG
BERSIFAT UNIVERSAL. Cross-border, 5(1), 782-791.

Syakhrani, A. W., & Nafis, M. (2022). ISLAM SEBAGAI AGAMA DAN ISLAM SEBAGAI BUDAYA
DALAM MASYARAKAT BANJAR. MUSHAF JOURNAL: Jurnal Illmu Al Quran dan
Hadis, 2(3), 270-274.

Syakhrani, A. W., & Yudistira, M. R. (2022). DASAR KEISLAMAN SEBAGAI AGAMA RAHMATAN
LILALAMIN. MUSHAF JOURNAL: Jurnal llmu Al Quran dan Hadis, 2(3), 263-269.
Syakhrani, A. W., & Zaini, A. (2022). THE DEVELOPMENT OF MODERN
THEOLOGY. INTERNATIONAL JOURNAL OF HUMANITIES, SOCIAL SCIENCES AND

BUSINESS (INJOSS), 1(2), 30-36.

Syakhrani, A. W., Maulani, A., Saubari, A., Yusuf, M., & Ilham, M. (2022). SISTEM PENDIDIKAN
DI NEGARA MAJU AMERIKA SERIKAT. ADIBA: JOURNAL OF EDUCATION, 2(3), 311-317.

Syakhrani, A. W., Rahmatina, R., Rida, R., Rasmida, R., & Reysa, R. (2022). PETUNJUK
RASULULLAH SAW  TENTANG TUGAS DAN KEWAJIBAN PESERTA
DIDIK. EDUCATIONAL JOURNAL: General and Specific Research, 2(2), 298-306.

Syakhrani, A. W., Rahmatina, R., Rida, R., Rasmida, R., & Reysa, R. (2022). PETUNJUK
RASULULLAH SAW  TENTANG TUGAS DAN KEWAJIBAN PESERTA
DIDIK. EDUCATIONAL JOURNAL: General and Specific Research, 2(2), 298-306.

Syakhrani, A. W., Salamah, S., Erlin, Y., & Yunita, Y. (2022). INSTRUCTIONS OF THE
RASULULLAH ON FACTORS AFFECTING EDUCATION. INTERNATIONAL JOURNAL OF
HUMANITIES, SOCIAL SCIENCES AND BUSINESS (INJOSS), 1(2), 37-45.

Syakhrani, H. A. W. (2021). Model Penyelenggaraan Pendidikan Dalam Islam. Cross-

border, 4(1), 37-43.

1599



