JUTEQ: Jurnal Teologi & Tafsir e-ISSN: 3032-7237
Vol. 2 No. 10 November 2025, hal., 1495-1509

STUDI ANALITIS ATAS TAFSIR AL-MANAR: KONTRIBUSI INTELEKTUAL
MUHAMMAD ABDUH DAN M. RASYID RIDHA DALAM TRADISI TAFSIR
MODERN

Rezwandi
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta
Corespondensi author email: 24205031130@student.uin-suka.ac.id

Ahmad Fikri
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta
ahmadfikriooo13@gmail.com

Minkhatul Maula Sofa
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta
minkhatulmaulasofa@gmail.com

Abstract

This study aims to analytically examine the intellectual contributions of
Muhammad Abduh and M. Rasyid Ridha to the tradition of modern exegesis
through their monumental work, Tafsir al-Manar. This study uses a qualitative
approach with a library research method, namely by examining various primary
and secondary sources, both in the form of tafsir books, scientific works, and
relevant contemporary research results. The results of the study show that Tafsir
al-Manar was born out of a social, political, and intellectual context that
demanded the renewal of Islamic thought in the modern era. The contributions of
Abduh and Ridha are evident in their efforts to integrate rationality, morality, and
social relevance in the interpretation of the Qur'an, thus giving birth to a paradigm
of interpretation that is responsive to the changing times. Furthermore, the
influence of Tafsir al-Manar has proven to be so widespread that it has inspired
the emergence of modern interpretations such as Tafsir al-Maraghi and Tafsir al-
Azhar, as well as providing a methodological basis for the development of
contextual interpretation today. Thus, this study confirms that Tafsir al-Manar not
only serves as a monumental work of interpretation, but also as an important
milestone in the evolution of the modern tradition of interpretation that
emphasises a balance between text, reason, and social reality.

Keywords: Tafsir al-Manar, Muhammad Abduh, M. Rasyid Ridha, modern interpretation,

Islamic renewal.

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara analitis kontribusi intelektual
Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha dalam tradisi tafsir modern melalui karya
monumental mereka, Tafsir al-Manar. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library research), yaitu dengan
menelaah berbagai sumber primer dan sekunder, baik berupa kitab tafsir, karya
ilmiah, maupun hasil penelitian kontemporer yang relevan. Hasil penelitian

1495



menunjukkan bahwa Tafsir al-Manar lahir dari konteks sosial, politik, dan
intelektual yang menuntut pembaruan pemikiran Islam di era modern. Kontribusi
Abduh dan Ridha tampak pada upaya mereka mengintegrasikan rasionalitas,
moralitas, dan relevansi sosial dalam penafsiran Al-Qur’an, sehingga melahirkan
paradigma tafsir yang responsif terhadap perubahan zaman. Lebih lanjut,
pengaruh Tafsir al-Manar terbukti meluas hingga menginspirasi munculnya tafsir-
tafsir modern seperti Tafsir al-Maraghi dan Tafsir al-Azhar, serta memberikan dasar
metodologis bagi pengembangan tafsir kontekstual masa kini. Dengan demikian,
penelitian ini menegaskan bahwa Tafsir al-Manar tidak hanya berperan sebagai
karya tafsir monumental, tetapi juga sebagai tonggak penting dalam evolusi
tradisi tafsir modern yang menekankan keseimbangan antara teks, akal, dan
realitas sosial.

Kata Kunci: Tafsir al-Manar, Muhammad Abduh, M. Rasyid Ridha, tafsir modern,
pembaruan Islam.

PENDAHULUAN

Perkembangan tafsir modern merupakan buah dari proses pembaruan dalam
dunia pemikiran Islam, yang tidak dapat dilepaskan dari kehadiran Tafsir al-Manar
sebagai karya monumental dan progresif (Nazhifah, 2021). Tafsir ini memadukan unsur
rasionalisme dan moralitas, serta menegaskan pentingnya pembaruan sosial dalam
penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an. Munculnya Tafsir al-Manar menandai pergeseran
paradigma penting, yaitu dari corak tafsir tradisional yang cenderung tekstual dan literal
menuju tafsir modern yang lebih kontekstual serta mengedepankan pendekatan
rasional (Nur Hagim & Sanah, 2025). Pergeseran ini menjadikan tafsir sebagai disiplin
yang mampu menjawab tantangan zaman, menjunjung tinggi relevansi Al-Qur’an
dengan situasi aktual masyarakat.

Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha memegang peranan sentral dalam
membangun pola pikir tafsir yang relevan dengan realitas sosial umat Islam modern.
Keduanya menghadirkan corak pembacaan Al-Qur’an yang tidak hanya kreatif dan
inovatif, tetapi juga responsif terhadap dinamika masyarakat (Fitri & dkk, 2025). Melalui
pemikiran dan karya tafsirnya, mereka berhasil melahirkan pendekatan yang
mengeliminasi interpretasi yang stagnan serta menghindari taklid terhadap tafsir klasik
yang tekstual. Lebih dari sekadar penggagas metode tafsir baru, Muhammad Abduh dan
M. Rasyid Ridha menunjukkan keberanian intelektual yang membawa transformasi
signifikan dalam tradisi tafsir Islam (Kuncahyo et al., 2024). Mereka memperkenalkan
pendekatan tafsir yang mengedepankan kesatuan tematik dalam surat-surat Al-Qur’an,
menghubungkan pesan ayat dengan konteks sosial, budaya, serta tantangan zaman
secara kritis dan solutif. Tafsir al-Manar yang mereka hasilkan bukan hanya berfungsi
sebagai penafsiran teks, tetapi juga sebagai instrumen pembaruan sosial dan
pencerahan spiritual, sehingga tetap relevan dengan dinamika dunia modern. Keduanya
berhasil membangun narasi tafsir yang tidak hanya normatif, tetapi juga kontekstual

1496



dan responsif terhadap kebutuhan umat, sehingga Tafsir al-Manar menjadi pilar penting
dalam perkembangan tafsir modern dan pembaharuan keislaman di dunia kontemporer
(Hidayatullah, 2023).

Namun demikian, meskipun banyak penelitian telah membahas kandungan dan
isi Tafsir al-Manar, kajian yang secara analitis menyoroti kontribusi intelektual
Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha terhadap tradisi tafsir modern sejauh ini masih
tergolong jarang dilakukan. Beberapa penelitian yang penulis maksud adalah; Pertama,
penelitian yang dilakukan oleh Susilo (2023), meneliti tentang “Penafsiran Ulang makna
Malaikat dalam Tafsir Al-Manar (Studi Analisis Kritis)”. Hasil studi ini mengindikasikan
bahwa Abduh memahami malaikat bukan sebagai makhluk yang diciptakan dari cahaya,
melainkan sebagai suatu potensi alami (al-quwa al-tabi’iyyah). Apabila malaikat
diartikan sebagai potensi dan hukum yang alami, maka ini menunjukkan bahwa manusia
memiliki kemampuan untuk memanfaatkan potensi-potensi tersebut, yang
diilustrasikan dengan tindakan sujudnya malaikat kepada Adam. Kedua, penelitian
Muhammad Mawardi (2025), tentang “Tafsir Al-Manar Karya Muhammad Abduh Dan
Muhammad Rasyid Ridha”. Penelitian ini menyoroti bahwa Tafsir al-Manar
mengombinasikan metode tahlili yang menafsirkan ayat secara runtut dengan corak
adabl ijtimad’1 yang menekankan fungsi Al-Qur’an dalam pembinaan sosial serta
menghadirkan kritik ulama dengan memaksakan teori ilmiah yang belum matang dan
sikapnya yang keras terhadap mufassir lain. Ketiga, Fitri Kartika, dkk (2025), tentang
“Tafsir Al-Manar Karya Muhammad Rasyid Ridha (Biografi, Sumber, Metode, Corak,
Contoh Penafsiran)”. Hasilnya adalah bahwa Tafsir Al-Manar merupakan salah satu
karya Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha yang awalnya hanya berupa sebuah majalah
yang membahas isu-isu sosial, politik, budaya, dan agama. Selanjutnya, Tafsir Al-Manar
menerapkan metode analisis dan memiliki karakteristik penafsiran yang bersifat sosial.

Maka penelitian ini bertujuan untuk mengatasi kekurangan tersebut melalui
analisis mendalam terhadap Tafsir al-Manar: menganalisis dan membangun kembali
sumbangan pemikiran Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha dalam konteks tafsir
zaman modern. Oleh karena itu, maksud dari penelitian ini adalah; a). Bagaimana latar
historis dan intelektual yang melatarbelakangi lahirnya Tafsir al-Manar? b). Apa bentuk
kontribusi pemikiran Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha dalam tradisi tafsir
modern? ¢). Bagaimana pengaruh Tafsir al-Manar terhadap perkembangan metodologi
tafsir dalam dunia Islam modern? Penelitian ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi signifikan bagi khazanah keilmuan tafsir dengan menghadirkan pemahaman
yang lebih mendalam tentang posisi Tafsir al-Manar dalam sejarah intelektual Islam
modern. Melalui kajian analitis terhadap gagasan-gagasan Muhammad Abduh dan M.
Rasyid Ridha, penelitian ini tidak hanya berupaya menelusuri dinamika metodologis dan
corak penafsiran mereka, tetapi juga menegaskan relevansinya terhadap
perkembangan tafsir kontemporer yang berorientasi pada rasionalitas, kemajuan, dan
kemaslahatan sosial. Dengan demikian, hasil penelitian ini diharapkan menjadi jembatan

1497



antara tradisi tafsir klasik dan kebutuhan penafsiran modern yang kontekstual dan
solutif bagi tantangan zaman.

METODE PENELITIAN

Studi ini mengadopsi metode kualitatif melalui jenis penelitian pustaka, karena
seluruh informasi diperoleh dari tulisan yang berupa kitab tafsir, penelitian ilmiah, serta
jurnal akademis yang berkaitan dengan topik yang dibahas. Metode ini dipilih untuk
menjawab tiga fokus utama penelitian, yakni menganalisis latar historis dan intelektual
lahirnya Tafsir al-Manar, menelaah bentuk kontribusi pemikiran Muhammad Abduh dan
M. Rasyid Ridha dalam tradisi tafsir modern, serta mengidentifikasi pengaruhnya
terhadap perkembangan metodologi tafsir di dunia Islam kontemporer. Teknik
pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi terhadap sumber primer, yaitu Tafsir
al-Manar, dan sumber sekunder berupa penelitian mutakhir terkait pemikiran kedua
tokoh tersebut. Data yang terkumpul dianalisis dengan pendekatan deskriptif-analitis
dan analisis isi (content andalysis), guna mengungkap struktur pemikiran, corak
metodologis, dan relevansi tafsir mereka dalam dinamika modernitas Islam. Untuk
mempertajam pemahaman terhadap konteks sosial dan intelektual, penelitian ini juga
memanfaatkan pendekatan historis dan hermeneutik, sehingga hasil analisis tidak
hanya bersifat deskriptif terhadap teks, tetapi juga interpretatif terhadap makna dan
signifikansinya dalam tradisi tafsir modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Biorafi Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha
Muhammad Abduh

Nama lengkap beliau ialah Muhammad Ibn Abduh Ibn Hasan Khairullah (Azizy &
Jaufar, 2011). Lahir pada tahun 1849 M/1266 H, di Mahallat Nasr, Syubkhait, yaitu di
sebuah daerah pertanian yang subur di Provinsi Buhaira, Mesir (Immarah, 1993). Beliau
datang dari latar belakang keluarga yang sederhana, tidak kaya dan juga bukan dari
kalangan bangsawan. Ayahnya merupakan seorang petani yang berasal dari Turki
dengan nama Abduh Hasan Khairullah, sementara ibunya menurut cerita berasal dari
suku Arab dan memiliki garis keturunan yang mengarah kepada Umar bin Khattab.
Muhammad Abduh lahir dan dibesarkan di bawah bimbingan orang tuanya yang tidak
mendapatkan pendidikan formal, tetapi memiliki keyakinan agama yang kuat (Wiranata,
2019). Ketika saudara-saudaranya diminta untuk fokus pada usaha pertanian,
Muahammad Abduh justru diminta untuk terus fokus menuntut ilmu.

Pendidikan Muhammad Abduh dimulai di Masjid al-Ahmadi thantha, yang kurang
lebih 80 kilometer dari kairo. Beliau belajar tajwid di sini. Namun, tak lama kemudian,
sekitar dua tahun kemudian, tepatnya pada tahun 1864, dia kembali ke desanya.
Setahun kemudian, tahun 1865, dia dinikahkan pada usia 16 tahun (Ghofur, 2013).
Muhammad Abduh menikah dan tinggal di Syibra Khit, tempat beberapa pamannya dari

1498



pihak ayah tinggal. Abduh, yang tadinya menolak pengetahuan, berubah menjadi
pecinta ilmu pengetahuan berkat pengaruh Syekh Darwasy Khidr, pamannya, yang
mendalami al-Qur'an dan mengikuti ajaran tasawuf Asy-Syadziliah (Ghofur, 2013). Pada
tahun 1877, Muhammad Abduh berhasil menyelesaikan studinya di Universitas al-Azhar
dan memperoleh gelar ‘Alim. Sejak tahun itu, beliau secara resmi menjadi pengajar di
tempat beliau menuntut ilmu (Azizy & Jaufar, 2011).

Bersama dengan Jamaluddin Al-Afghani, Muhammad Abduh pernah
berkontribusi dalam penulisan surat kabar Al-‘Urwah al-Wuthqa, yang berisi ajakan
untuk memotivasi umat Islam. Muhammad Abduh juga menulis beberapa karya, antara
lain: Sharh Nahj al-Balaghah, yang diterbitkan pada tahun 1885 di Beirut, Sharh Magamat
Badi’i al-Zaman al-Hamdhani, terbitan tahun 1889 di Beirut, Sharh al-Dawwanili al-'Aqga'id
al-'Adudiyyah, yang ditulis pada tahun 1875, dan Risalat al-Rad 'ala al-Zahriyyin, yang
ditulis pada tahun 1313 H di Paris. Di samping itu, ia juga menulis Al-Islam wa al-
Nasraniyyah ma'a al-'llm wa al-Madaniyyah, Risalat al-Tauhid, Risalat al-Waridat fi
Nazriyat al-Mutakallimin wa al-Sufiyah, dan Takrir Fadilat al-Mufti Muhammad ‘Abduh fi
Islah al-Mahakim al-Sar’iyah. Karya-karya lainnya mencakup Al-Islam Bayna al-‘llm wa al-
Madaniyah, Al-Islam wa al-Raddu ‘ala Muntaqidat, Al-Basair al-Nasiriyyah Littusi, Dala’il
al-I'jaz, Asrar al-balaghah, al-Raddu ‘Ala al-Hanutu, Tahrir al-Marah, Al-Mustabid al-‘Adil,
Al-Rajul al-Kabir fi al-Sharg, Athar Muhammad ‘Ali fi Misr, Al-Tarbiyah, Al-Kunt Di Jrifl,
dan Misr al-Hadithah (Fattah & dkk, 2023).

M. Rasyid Ridha

Lahir di Qolamun, Lebanon, yang pada waktu itu berada di bawah kekuasaan
kerajaan Turki Usmani, Sayyid Muhammad Rasyid bin Ali Ridha bin Muhammad
Syamsyuddin bin Muhammad Bahauddin bin Manla Ali Khalifah datang ke dunia pada
tanggal 27 Jumadal Ula 1282 H/18 Oktober 1865 M. Beliau adalah salah satu siswa
terdekat Muhammad Abduh dan diberi gelar Sayyid karena garis keturunannya yang
mengalir hingga Husein bin Ali bin Abu Thalib, cucu Nabi Muhammad Saw dari Sayyidah
Fatimah (Jihad, 2022). Sebagai seorang anak, Rasyid Ridha belajar menulis, berhitung,
dan membaca al-Qur'an di madrasah konvensional. Beliau meneruskan studinya di
Madrasah al-Wathaniyyah al-Islamiyyah yang terletak di Tripoli pada tahun 1882. Di
institusi pendidikan itu, Ridha mungkin telah mengenal pemikiran penting dari
Jamaluddin al-Afghani serta Muhammad Abduh (Ghofur, 2013).

Ketika Abduh diusir ke Beirut, Ridha memiliki peluang untuk menemui dan
berbincang dengannya. Pertemuan dengan Abduh memberikan dampak yang kuat bagi
dirinya, dan itulah sebabnya dia berharap bisa bertemu lagi dengannya pada tahun 1315
H (Ridha & Muhammad, 2021). Pada saat itu, Ridha menjadi murid setia Abduh dan
teman intelektualnya. bahkan menjadi pewaris dari pengetahuan gurunya. "Aku dan
ridho bersesuaian (pemikiran) dalam Agidah, pemikiran, pendapat, akhlak, dan
perbuatan", kata Abduh, memuiji Ridha dengan mengatakan "Penulis Tafsir al-Manar

1499



adalah orang yang mewujudkan pemikiranku." Singkatnya, Tafsir al-Manar merupakan
buah kerja sama antara Syeikh Muhammad Abduh dan muridnya, Sayyid Muhammad
Rasyid Ridha. Karya-karya penting dari mereka sangat dikenal di kalangan peneliti al-
Qur'an.

Hasil karya penulisan Muhammad Rasyid Ridha menghasilkan sejumlah tulisan,
di antaranya: Majallat Al-Manar yang terdiri dari 34 jilid, Al-Farug ‘Umar Ibn Al-Khattab,
Tafsir al-Qur’an al-Hakim yang terbagi dalam 12 jilid dan masih belum lengkap, Fatwa al-
Imam Muhammad Rashid Rida, Tarikh al-Ustadz al-lmam al-Shaik Muhammad Abduh, Al-
Wahyi al-Mahamudi, Nida’ li al-Jins al-Latif, Al-Khilafah, Al-Wahabiyun wa al-Hijaz, Al-
Muhawarat al-Muslih wa al-Mugallid, Muhammad Rasulullah Salla al-Lah ‘Alayh wa
Sallam, Shubuhat al-Nasara wa Huijjaj al-Islam, Tafsir Surah Yusuf ‘Alaih al-Salam. Amir
Sukaib Arislan juga menulis biografi Muhammad Rasyid Ridha dengan judul Al-Sayyid
Rashid Rida aw Ikha’ Arba’ina Sanah. Al-Hikmah al-Shariy’ah fi muhakamat al-dadiriyah
wa al-Rifa’iyah, Al-Azhar dan Al-Mana, Risalat al-Hujjah al-Islam Al-Ghazali, AL-Sunnah wa
al-Shi’ah, Al-Wahdabh al-Islamiyyah serta Hagiqat al-Riba (Fattah & dkk, 2023).

Profil Tafsir al-Manar

1. Latar Belakang Penulisan Tafsir al-Manar

Pada awalnya, penjelasan al-Manar merupakan bahan tafsir yang diajarkan oleh
Abduh di masjid al-Azhar dan dicatat oleh siswa bernama Ridho. Selanjutnya, karya
tersebut diterbitkan secara berkala di majalah Al-Manar yang berada di Kairo, namun
dampaknya meluas ke seluruh wilayah Arab (Syahata, 1963). Berawal dari inisiatif Ridha,
karya-karya ini diubah menjadi sebuah buku penjelasan, di mana para siswa Abduh
mencatat semua materi yang diajarkan dan kemudian diperiksa kembali oleh gurunya,
Muhammad Abduh (Ridha & Muhammad, 2021). Tafsir al-Manar adalah sebutan lain bagi
Tafsir al-Qur'an al-Hakim. Tafsir ini diakui sebagai salah satu buku tafsir yang
mengumpulkan narasi-narasi yang autentik dan pandangan yang jelas, yang
menerangkan kebijakan syariah serta sunnatullah (hukum Allah yang berlaku) terhadap
manusia. Buku ini juga menunjukkan bagaimana al-Qur'an berperan sebagai petunjuk
bagi semua orang di mana saja dan kapan saja. Selain itu, buku ini membandingkan isi
al-Qur'an dengan kondisi umat Islam saat ini serta dengan generasi terdahulu (salaf).
Tafsir ini ditulis dengan bahasa yang sederhana agar mudah dimengerti oleh masyarakat
umum, tanpa mengabaikan keilmuan bagi para intelektual (Shihab, 2002).

Muhammad Abduh mengajar tafsir al-Qur'an di Universitas al-Azhar, Mesir, mulai
tahun 1899 M hingga 1905. Periode ini menjadi titik awal dari Kitab Tafsir al-Manar.
Sebagaimana telah dinyatakan sebelumnya, Rasyid Ridha, yang merupakan murid setia
Muhammad Abduh, selalu hadir dalam kuliah-kuliah tersebut. Dia mencatat penjelasan
dan penafsiran setiap ayat yang disampaikan gurunya, kemudian menyusun catatan
tersebut dalam bentuk tulisan yang teratur dan menyerahkannya kepada gurunya untuk
diperiksa. Tulisan tersebut diterbitkan dalam majalah al-Manar setelah mendapat

1500



persetujuan (Ridwan, 2000). Secara numerik, Muhammad Abduh memberikan
penafsiran terhadap 413 ayat mulai dari surah al-Fatihah hingga al-Nisa', ayat 125, (lima
volume pertama) dalam Tafsir al-Manar. Selanjutnya, Rasyid Ridha menafsirkan surah
Yusuf hingga ayat 111, dengan total 930 ayat, namun hanya menerbitkan ayat 52 dari
surah tersebut (adz-Dzahabi, 1962). Sampai volume ke-12, Rasyid Ridha meninggal pada
tahun 1354 H/1953 M. Muhammad Bahjat al-Baythor, murid Ridha, terus menulis tafsir
sampai selesai dan diterbitkan sebagai edisi yang berbeda dari Tafsir al-Manar.

2. Metode Penafsiran

Untuk membuat metodologi penafsiran yang tepat untuk sebuah kitab tafsir,
penelitian terlebih dahulu harus dilakukan pada kitab tersebut. agar metode yang
digunakan dalam kitab tafsir menjadi jelas dan mudah dipahami. Karena penafsiran al-
Manar dimulai dari surah al-Fatihah atau dari susunan Mushaf, dan kemudian
memberikan penjelasan dan penafsiran ayat per ayat, jelas bahwa tafsir ini ditulis
dengan metode analisis (Tahlili) (Azizy & Jaufar, 2011). Dalam memahami ayat-ayat al-
Quran, Rasyid Ridha menerapkan metode penafsiran mustawah (pertengahan) dalam
pengunaan teknik tahlili atau analitis. Selain itu, beberapa penafsir lainnya
menggunakan pendekatan dalam penafsiran seperti ithnab (panjang lebar) dan ijaz
(ringkas). Selain itu, ada bukti singkat yang menunjukkan bahwa kitab tafsir al-Manar
yang ditulis oleh Muhammad Rasyid Ridha menggunakan metode analisis atau tahlili,
contohnya dalam penafsiran ayat surat al-An'am (bab 1l hal 96-98). Untuk menafsirkan
ayat itu, pertama-tama, ia menghubungkannya dengan ayat-ayat yang telah dibahas
sebelumnya. Setelah itu, ia mulai menjelaskan setiap ayat secara terpisah.

3. Sumber Penafsiran

Tafsir dengan pendekatan ma'tsur melalui riwayat serta tafsir dengan sudut
pandang ro'yi dipandang sebagai sumber dari tafsir ini. Ayat-ayat dalam al-Qur'an
menjadi landasan dalam proses penafsirannya. Hadist-hadist nabi kemudian menjadi
sumber utama, dengan ulmul hadist memastikan bahwa mereka shahih dan diterima
oleh para sahabat dan tabi'in. Selain itu, logika digunakan dalam menafsirkan untuk
mengaitkan penafsiran dengan berbagai masalah yang dihadapi masyarakat dan untuk
menghindari taqlid buta terhadap ulama-ulama sebelumnya. Oleh karena itu, Abduh
telah berusaha menghina ajaran al-Qur'an. (Azizy & Jaufar, 2011).

4. Rujukan Penafsiran
Di antara referensi atau yang menjadi sandaran Abduh dalam menafsiaran yakni
Tafsir Jalalain karya al-Suyuthi. Dan beberapa referensi lainnya adalah sebagai berikut:
Al-Kasyaf karya Imam Zamarkasyari, Al-Jami’ fi Ahkam al-Qur’an karya Al-Qurtubi, Tafsir
Ath-thabary karya Muhammad bin jarir Abu Ja’far ath-Thabari, At-Tafsir al-Kabir karya
Imam Fakhruddin ar-Razi, Ta’wil Musykil al-Qur’an karya Ibn Qutaibah, Tafsir al-Alusi
karya Syihab ad-Din Mahmud bin Abdillah, Tafsir al-Bahr al-Muhith karya Imam Abu

1501



Hayyan Muhammad bin Yusuf, Tafsir Ibn Katsir karya Ismail bin Umar bin Katsir, Al-ltgan
karya Imam suyuti, Mababhits fi ‘Ulum al-Qur’an karya Shubhi Shalih, Lubab an-Nauquil fi
Asbab an-Nuzul karya Imam Suyuthi, Asbab an-Nuzul karya al-Wahidi, I’jaz al-Qur’an karya
Imam al-Bagilani, Al-Burhan fi ‘Ulum al-Qur’an karya Imam Zarkasyi (Azizy & Jaufar, 2011).

5. Corak Penafsiran

Beberapa pola yang muncul dalam sebuah kitab tafsir disebabkan oleh berbagai
faktor yang mempengaruhi kehidupan seorang mufassir. Tafsir al-Manar menggunakan
beberapa corak tafsir. Yang pertama adalah al-Adabi-ljtama'i, yang dikenal sebagai
mufassir yang mempelopori pengembangan tafsir yang berorientasi pada sastra,
budaya, dan masyarakat (Azizy & Jaufar, 2011). Dalam bukunya, Samsurrohman
menyatakan bahwa Corak Tafsir Adab ljtimai adalah metode untuk mengungkapkan isi
kandungan al-Qur'an melalui analisis kata-kata yang beragam dengan menggunakan
ilmu yang tidak boleh melewati batas, hanya untuk menampilkan keindahan sastra
dalam teks (Samsurrohman, 2014). Menurut Muhammad Abduh, setiap kalimat dalam
al-Qur'an disusun secara harmonis dan selaras. Kedua, gaya penafsiran al-Hada'l
didasarkan pada gagasan bahwa akhlak atau hidayah al-Qur'an menjadi titik sentral
dalam penafsiran al-Qur'an. Ketiga, kecenderungan terhadap corak hida'i dapat
dikaitkan dengan pernyataan tentang "pentingnya ilmu pengetahuan dalam usaha
penafsiran, terutama ilmu pengetahuan tentang situasi dan kondisi kehidupan
manusia". Corak ilimi menjelaskan isyarat-isyarat al-Qur'an mengenai gejala alam yang
berkaitan dengan wujud Tuhan yang Maha Hidup dan Maha Kuasa (Samsurrohman,
2014). Dalam menghubungkan ayat-ayat al-Qur'an dengan ilmu pengetahuan dan
hukum alam yang berlaku di masyarakat, Tafsir al-Manar menunjukkan corak ilmi. Ini
dilakukan untuk meningkatkan pemahaman dan pemahaman orang tentang pesan-
pesan yang terkandung dalam al-Qur'an apabila mufassir mengaitkannya dengan
pengalaman pribadi mereka.

Dari berbagai corak penafsiran yang ditemukan dalam Tafsir al-Manar, corak
adabi ijtima'i menggabungkan perhatian besar terhadap persoalan sosial
kemasyarakatan (ijtima'i) dengan keindahan bahasa (adabi) (Wicaksana et al., 2024).
Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha menafsirkan Al-Qur'an dengan menekankan
aspek moral, sosial, dan kemanusiaan. Bagi keduanya, Al-Qur'an bukan sekadar kitab
petunjuk spiritual; itu lebih dari itu, itu adalah pedoman hidup yang harus mampu
menjawab tantangan yang dihadapi umat manusia di tengah perkembangan
masyarakat kontemporer. Akibatnya, Tafsir al-Manar berusaha untuk menghidupkan
kembali peran Al-Qur'an sebagai sumber pembaruan moral dan sosial bagi masyarakat
Islam dengan memberikan tafsir yang kontekstual, rasional, dan berfokus pada
kepentingan umum (Daruhadi, 2024). Sebagai hasil dari pendekatan ini, Tafsir al-Manar
berkembang menjadi lebih dari sekedar tafsir yang menjelaskan makna ayat; itu juga
merupakan refleksi intelektual yang memadukan teks wahyu dengan realitas sosial. Ciri-

1502



ciri ini menjadi dasar dari corak adabi ijtima’i yang kemudian banyak menginspirasi
mufasir setelahnya, seperti Ahmad Mustafa al-Maraghi dan Buya Hamka dalam Tafsir al-
Azhar.

Kontribusi Intelektual Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha

Tafsir al-Manar merupakan salah satu karya monumental dalam sejarah
penafsiran Al-Qur’an yang menandai kebangkitan intelektual Islam pada masa modern.
Melalui karya ini, Muhammad Abduh dan murid sekaligus penerusnya, M. Rasyid Ridha,
tidak hanya menulis tafsir dalam pengertian tradisional, tetapi juga membangun fondasi
baru bagi cara berpikir umat Islam dalam memahami wahyu. Keduanya berangkat dari
kesadaran bahwa kemunduran umat Islam tidak disebabkan oleh ajaran Al-Qur’an,
melainkan oleh stagnasi berpikir dan dominasi taklid yang menghambat perkembangan
ilmu dan rasionalitas. Oleh karena itu, mereka berupaya menghadirkan kembali tafsir
sebagai sarana kebangkitan intelektual, moral, dan sosial. Karya al-Manar menunjukkan
bahwa tafsir dapat berfungsi sebagai alat pembaruan (islah) yang mampu
menghubungkan teks suci dengan dunia modern. Itu tidak harus berhenti pada
penguraian linguistik atau riwayat klasik. Dalam konteks ini, Abduh dan Ridha
memberikan kontribusi intelektual mereka untuk mempromosikan rasionalitas Islam,
menyatukan wahyu dengan ilmu pengetahuan kontemporer, mengubah peran tafsir
menjadi alat untuk reformasi sosial, dan menciptakan paradigma tafsir yang relevan
dengan perubahan masyarakat. Mereka membuat tafsir bukan sekadar penjelasan ayat;
itu adalah refleksi intelektual tentang kondisi umat dan jalan menuju peradaban Islam
yang berkembang.

1. Menghidupkan kembali rasionalitas Islam dalam menafsirkan Al-Qur’an

Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha melalui Tafsir al-Manar berhasil
menghidupkan kembali semangat rasionalitas Islam dalam memahami Al-Qur’an. Bagi
keduanya, akal bukan sekadar pelengkap wahyu, melainkan sarana untuk menggali
pesan ilahi secara mendalam dan kontekstual. Mereka menolak pandangan bahwa
pemahaman terhadap Al-Qur’an cukup dilakukan secara tekstual dan literal, sebab teks
suci itu, menurut Abduh, mengandung makna universal yang hanya dapat diungkap
melalui aktivitas berpikir. Tradisi rasionalitas ini menjadi pondasi penting dalam tafsir
modern, di mana nalar kritis ditempatkan sejajar dengan keimanan (Adam, 2023).
Rasionalitas tidak dimaksudkan untuk menyaingi wahyu, tetapi untuk menjadikannya
hidup dan relevan bagi umat Islam di tengah arus perubahan zaman.

Abduh menempatkan tafsir sebagai wadah pembebasan intelektual umat dari
belenggu taklid, dengan menekankan bahwa Al-Qur’an mengundang manusia untuk
berpikir, meneliti, dan menemukan kebenaran melalui akal yang sehat (Ridha, 2024).
Dalam pandangan ini, tafsir tidak hanya menyalurkan makna teks, tetapi juga

1503



menumbuhkan kesadaran epistemologis baru bahwa wahyu selaras dengan prinsip
rasionalitas. Ridha kemudian melanjutkan gagasan tersebut dengan memperluas
konteksnya dalam kehidupan sosial-politik umat Islam, sehingga tafsir menjadi alat
rekonstruksi pemikiran keagamaan yang dinamis. Semangat rasionalitas yang mereka
bangun inilah yang menandai transformasi besar dari tafsir klasik menuju tafsir modern
yang terbuka terhadap kritik, argumentasi, dan inovasi.

2. Menyatukan antara wahyu dan ilmu pengetahuan modern

Salah satu kontribusi paling menonjol dari Abduh dan Ridha ialah usaha mereka
menyatukan antara wahyu dan ilmu pengetahuan modern. Bagi keduanya, tidak ada
pertentangan antara Al-Qur’an dan sains; justru keduanya saling melengkapi dalam
mengungkap kebenaran yang bersumber dari Allah. Abduh menegaskan bahwa ayat-
ayat kauniyyah yang tersebar di alam semesta merupakan tanda-tanda kebesaran Tuhan
yang dapat ditelusuri melalui metode ilmiah (Inda et al., 2024). Ilmu pengetahuan, dalam
pandangannya, merupakan bagian dari perintah Qur’ani untuk berpikir dan meneliti.
Integrasi antara wahyu dan sains ini merupakan langkah penting dalam membangun
paradigma tafsir yang adaptif terhadap perkembangan zaman dan kemajuan intelektual
umat manusia. Ridha memperkuat gagasan ini dengan menunjukkan bahwa kemajuan
ilmu tidak akan menggoyahkan kebenaran Al-Qur’an, justru memperkaya pemahaman
terhadapnya. la menggunakan berbagai temuan ilmiah sebagai instrumen tafsir untuk
menafsirkan fenomena alam dan kehidupan sosial (Zuhri, 2023). Pendekatan tersebut
menunjukkan bahwa tafsir bukan hanya usaha spiritual, melainkan juga aktivitas
intelektual yang melibatkan disiplin ilmu modern. Dengan demikian, Tafsir al-Manar
menjadi karya pionir dalam membangun dialog antara teks wahyu dan ilmu
kontemporer. Paradigma ini menjadikan Islam tampil sebagai agama yang rasional,
progresif, dan kompatibel dengan kemajuan peradaban modern (Nisa, 2025).

3. Menggeser fungsi tafsir dari sekadar penjelasan teks menjadi sarana reformasi
sosial

Abduh dan Ridha berhasil menggeser fungsi tafsir dari sekadar penjelasan makna
teks menuju sarana reformasi sosial. Mereka memandang bahwa tafsir harus menjadi
bagian dari gerakan perubahan masyarakat, bukan hanya pembacaan pasif terhadap
ayat-ayat suci. Melalui Tafsir al-Manar, keduanya menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an
dengan mempertimbangkan konteks sosial-politik umat Islam pada masa itu yang
mengalami kemunduran akibat kolonialisme dan stagnasi berpikir. Tafsir dijadikan
sebagai medium dakwah intelektual untuk menghidupkan kembali semangat keadilan,
persatuan, dan tanggung jawab sosial (Zubir, 2022). Dengan cara ini, tafsir menjadi alat
pembebasan dan pencerahan, bukan sekadar pengulangan tradisi keilmuan masa lalu.
Ridha kemudian memperluas misi reformasi sosial ini dengan memposisikan tafsir
sebagai pedoman praktis bagi pembangunan masyarakat Islam modern. la menekankan

1504



pentingnya moralitas publik, pemerintahan yang adil, serta kemajuan pendidikan
sebagai bagian dari implementasi nilai-nilai Qur’ani. Fungsi tafsir sebagai media sosial ini
menjadikan al-Manar tidak hanya karya tafsir, tetapi juga manifesto intelektual yang
memadukan idealisme agama dan kebutuhan masyarakat. Gagasan Abduh dan Ridha
menunjukkan bahwa Al-Qur’an bukan teks yang beku, melainkan pedoman yang hidup
dan terus berdialog dengan realitas sosial yang berkembang (Ahmad, 2021). Dari sinilah
muncul paradigma tafsir yang reformis dan responsif terhadap problematika umat.

4. Membangun paradigma tafsir yang kontekstual terhadap realitas masyarakat

Kontribusi lain yang tak kalah penting ialah keberhasilan Abduh dan Ridha
membangun paradigma tafsir yang kontekstual terhadap realitas masyarakat (Fajar et
al.,, 2025). Mereka menolak pendekatan tafsir yang hanya berorientasi pada aspek
kebahasaan atau riwayat klasik tanpa mempertimbangkan kondisi sosial masyarakat.
Tafsir, menurut mereka, harus hidup di tengah kehidupan manusia, berbicara dalam
bahasa zaman, dan memberikan solusi atas persoalan nyata yang dihadapi umat. Oleh
sebab itu, metode adab al-ijtima‘i yang dikembangkan dalam al-Manar berupaya
memadukan keindahan bahasa Qur’ani dengan kepekaan sosial yang tinggi (Dinda
Salsabilla et al., 2024). Tafsir menjadi wadah untuk memahami hubungan manusia
dengan Tuhan sekaligus manusia dengan sesamanya.

Paradigma kontekstual ini menjadi pijakan penting bagi lahirnya tafsir
kontemporer di dunia Islam, termasuk di Indonesia. Prinsip keterkaitan antara teks dan
konteks yang dibangun Abduh dan Ridha menjadikan tafsir lebih inklusif, adaptif, dan
berorientasi pada kemaslahatan. Tafsir tidak lagi dipandang sebagai aktivitas elitis para
ulama semata, tetapi sebagai upaya kolektif umat dalam memahami pesan Tuhan sesuai
dengan situasi zaman (Akhmad Jazuli Afandi, 2023). Melalui pendekatan ini, Tafsir al-
Manar bukan hanya menandai pergeseran epistemologis dalam studi tafsir, tetapi juga
menjadi simbol modernitas Islam yang mampu menjawab tantangan kemanusiaan
secara universal dan transformatif.

Pengaruh Tafsir al-Manar terhadap Tradisi Tafsir Modern

Tafsir al-Manar menjadi inspirasi utama bagi kemunculan tafsir-tafsir modern di
dunia Islam, seperti Tafsir al-Maraghi (Safar Ghani & Rasyid Ridho, 2024) karya Ahmad
Mustafa al-Maraghi dan Tafsir al-Azhar (Badawi & Zulkarnaini, 2021) karya Buya Hamka.
Gagasan rasional, moral, dan sosial yang digagas Abduh dan Ridha menghidupkan
kembali semangat pembaruan dalam memahami Al-Qur’an, dengan menekankan
keterpaduan antara makna tekstual dan konteks sosial. Pendekatan ini kemudian
diadaptasi oleh para mufasir modern yang berupaya menafsirkan Al-Qur’an secara
fungsional sesuai kebutuhan zaman. Al-Maraghi misalnya, mengembangkan tafsir yang
komunikatif dan mudah dipahami masyarakat, sementara Hamka dalam Tafsir al-Azhar

1505



menekankan nilai-nilai keindonesiaan dalam bingkai keislaman yang inklusif. Pola
semacam ini menunjukkan bahwa al-Manar tidak hanya menjadi karya monumental,
tetapi juga fondasi metodologis yang menginspirasi munculnya tafsir-tafsir kontekstual
di abad modern.

Pengaruh Tafsir al-Manar juga tampak kuat terhadap gerakan pembaruan Islam
yang berkembang di dunia Islam, termasuk di Indonesia. Melalui gagasan rasionalisme,
kebebasan berpikir, dan pentingnya kembali kepada sumber otentik ajaran Islam, tafsir
ini melahirkan kesadaran baru di kalangan intelektual dan pembaharu Islam seperti
Muhammad Natsir, Ahmad Dahlan, dan Hasyim Asy’ari dalam konteks keindonesiaan
(Ningsih, 2021). Semangat reformasi yang diusung Abduh dan Ridha turut memengaruhi
arah pendidikan Islam, pemikiran sosial, dan penafsiran keagamaan yang lebih terbuka
terhadap ilmu pengetahuan dan perubahan zaman (Mubarak, 2023). Pengaruh ini
menandai bahwa al-Manar tidak hanya berdampak pada wacana tafsir, tetapi juga pada
transformasi sosial keagamaan yang lebih luas di dunia Islam modern.

Selain itu, prinsip-prinsip tafsir al-Manar tetap relevan terhadap perkembangan
kajian tafsir tematik (maudhu’i) dan kontekstual masa kini. Pendekatan rasional dan
sosial yang ditawarkan Abduh dan Ridha membuka ruang bagi metodologi tafsir yang
berorientasi pada problematika kontemporer seperti isu keadilan sosial, lingkungan,
dan kemanusiaan global (Eka Hilwatis Sakinah, 2023). Prinsip kontekstualisasi makna Al-
Qur’an yang dikembangkan dalam al-Manar kini menjadi landasan bagi para mufasir
modern dalam menghubungkan pesan wahyu dengan realitas empiris. Dengan
demikian, al-Manar bukan hanya bagian dari sejarah tafsir, tetapi juga sumber
epistemologis yang terus mengilhami perkembangan hermeneutika Al-Qur’an di era
modern.

Dari keseluruhan pembahasan, tampak bahwa Tafsir al-Manar karya Muhammad
Abduh dan M. Rasyid Ridha merupakan tonggak penting dalam sejarah perkembangan
tafsir modern. Keduanya berhasil merumuskan pendekatan penafsiran yang
menempatkan Al-Qur’an sebagai sumber etika rasional dan pedoman reformasi sosial
yang dinamis. Melalui integrasi antara wahyu dan rasionalitas, mereka memperluas
cakrawala tafsir dari ranah tekstual menuju pemaknaan kontekstual yang berorientasi
pada kemaslahatan umat. Kontribusi intelektual keduanya tidak hanya membangun
paradigma baru dalam memahami teks suci, tetapi juga menegaskan fungsi Al-Qur’an
sebagai inspirasi bagi kebangkitan umat Islam di tengah perubahan zaman. Lebih jauh,
pengaruh Tafsir al-Manar terhadap tradisi tafsir modern tampak nyata melalui lahirnya
karya-karya tafsir berikutnya, baik di dunia Arab maupun di Nusantara, yang
mengadopsi corak rasional, sosial, dan moral dalam menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an.
Semangat pembaruan yang diusung Abduh dan Ridha telah menembus batas geografis
dan intelektual, menjadikan al-Manar bukan sekadar produk tafsir, melainkan
paradigma berpikir keislaman yang menghidupkan dialog antara teks, akal, dan realitas
sosial. Dengan demikian, seluruh uraian yang telah disampaikan menegaskan bahwa

1506



Tafsir al-Manar merupakan fondasi epistemologis bagi lahirnya tradisi tafsir modern
yang terus relevan dalam menjawab tantangan keagamaan dan kemanusiaan di era
kontemporer.

KESIMPULAN

Tafsir al-Manar merupakan salah satu karya monumental dalam sejarah
pemikiran Islam modern yang berhasil menggabungkan nilai-nilai tradisional al-Qur'an
dengan tuntutan modernitas. Karya ini menekankan pentingnya pendekatan rasional
dalam memahami ajaran Islam, sehingga memberikan solusi yang relevan terhadap
tantangan sosial, politik, dan budaya pada masa itu. Dengan fokus pada pembaruan
(tajdid), Tafsir al-Manar menjadi inspirasi bagi gerakan reformasi Islam di berbagai
belahan dunia. Salah satu keunggulan tafsir ini adalah kemampuannya menawarkan
pemahaman al-Qur'an yang kontekstual dan praktis. Namun, pendekatan rasional dan
modern yang digunakan juga memunculkan sejumlah kritik. Beberapa pihak menilai
Tafsir al-Manar terlalu rasionalis, sehingga mengabaikan dimensi spiritual dan mistis
yang juga penting dalam ajaran Islam. Tafsir ini juga dianggap terlalu dipengaruhi oleh
pemikiran Barat, serta tidak menyelesaikan seluruh bagian al-Qur'an, sehingga
meninggalkan celah dalam komprehensivitasnya. Secara keseluruhan, Tafsir al-Manar
tetap menjadi tonggak penting dalam dunia tafsir al-Qur'an, khususnya dalam
mendorong umat Islam untuk berpikir kritis dan progresif. Meskipun terdapat
kekurangan, kontribusi Tafsir al-Manar dalam membangun dialog antara tradisi dan
modernitas tidak dapat diabaikan. Tafsir ini membuka jalan bagi tafsir-tafsir kontekstual
lainnya yang terus berusaha menghubungkan ajaran al-Qur'an dengan dinamika
kehidupan umat manusia.

DAFTAR PUSTAKA

Adam, I. 1. (2023). Islamic Modernism and Tafsir in Nineteenth Century Egypt: A Critical
Analysis of Muhammad Abduh’s Exegesis. Journal of Quranic Sciences and Research,
4(1), 39-49. https://doi.org/10.30880/jqsr.2023.04.01.006

adz-Dzahabi, M. H. (1962). at-tafsir wal Mufassirun. Dar al-Kutub a-Haditsah.

Ahmad, H. (2021). Integrasi Al-Qur’an dan Ilmu Sosial (Kontekstualitas al-Qur’an dalam
Kehidupan Bermasyarakat). Ulumul Qur’an: Jurnal Kajian llmu Al-Qur’an Dan Tdfsir,
1(2), 1-15. https://doi.org/10.58404/uq.v1i2.69

Akhmad Jazuli Afandi. (2023). Muhammad Abduh’s Adabi-ljtima’l pattern in Tafsir al-
Manar. REVELATIA Jurnal Ilmu Al-Qur'an Dan Tafsir, 4(2), 141-156.
https://doi.org/10.19105/revelatia.v4i2.10340

Azizy, F. A. S., & Jaufar. (2011). Membahas Kitab Tafsir Klasik- Modern. Uin Syarif
Hidayarullah.

Badawi, M. A. F., & Zulkarnaini, Z. (2021). The Relevance of Muhammad Abduh’s Thought
in Indonesian Tafsir; Analysis of Tafsir Al-Azhar. Millah: Journal of Religious Studies,
21(1), 113-148. https://doi.org/10.20885/millah.vol21.iss1.art5

Daruhadi, G. (2024). Development of Theoretical Study of Social Interpretation (Social

1507



Relations). Journal of World Science, 3(8), 1050-1067.
https://doi.org/10.58344/jws.v3i8.718

Dinda Salsabilla, Hanifa Hanifa, Muhammad Aidil Dalimunthe, & Jendri Jendri. (2024).
Pengertian Tafsir dan Coraknya dari Zaman Nabi Hingga Sekarang. Jurnal Budi
Pekerti Agama Islam, 3(1), 338-354. https://doi.org/10.61132/jbpai.v3i1.912

Eka Hilwatis Sakinah. (2023). Keadilan dalam Al-Qur’an (Studi Keadilan dalam Konteks
Hukum Perspektif Tafsir Al-Manar). At-Tahfidz: Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir,
2(01), 1-15. https://doi.org/10.53649/at-tahfidz.v2i01.549

Fajar, A., Farhanah, Igbal, M., & Masyhur, L. S. (2025). Dinamika Perkembangan Tafsir Al-
Qur’an Secara Tekstual Dan Kontekstual. AL FAWATIH Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan
Hadis, 1(2), 14-25.

Fattah, S. J. M., & dkk. (2023). Corak Penafsiran Muhammad Abduh Dan Muhammad
Rasyid Ridha Dalam Tafsir Al-Manar’. Reflektika, 18(1).

Fitri, K., & dkk. (2025). Tafsir Al-Manar Karya Muhammad Rasyid Ridha ( Biografi ,
Sumber , Corak, Contoh Penafsiran). Jurnal Pendidikan Tambusai, Vol. 9(1), Him.
6815-6816.

Ghofur, S. A. (n.d.). Mozaik Mufassir Al-Qur’an dari Klasik hingga Modern. Kaukaba
Dipantara.

Hidayatullah, I. A. R. (2023). The Concept of Communication the Renewal of Muhammad
Abduh’s Thought and Its Relevance in Islamic Education Management
Contemporary Era. EDUMALSYS Journal of Research in Education Management, 1(1),
55-68. https://doi.org/10.58578/edumalsys.v1i1.1324

Immarah, M. (1993). Al-A’amal al-Kamilah Liimam al-Shaikh Muhammad Abduh. Dar al-
Shu.rug.

Inda, M., Juswandi, J., & Musa, M. R. (2024). Integration and Relationalization Between
the Fact of Revelation and the Fact of Science (a Study of the Miracles of the
Qur’an).  TAFASIR:  Journal  of  Quranic  Studies, 2(1), 129-141.
https://doi.org[10.62376/tafasir.v2i1.29

Jihad, B. (2022). Memaknai Ulang Hukum Poligami: telaah Pandangan Rasyid Ridha
Mengenai Surat Al Nisa’ Ayat 3. Jurnal lImiah Al Jauhari, 7(1).

Kuncahyo, I., Azis, M., Aryanto, N. K., Utami, A. C., & Faizah, U. (2024). Efforts to Reform
Islamic Law: An Analytical of Muhammad Abduh’s Thought. Interdisciplinary
Journal  of  Social Science and  Education  (IJSSE),  2(1), 21-30.
https://doi.org[10.53639/ijsse.v2i1.17

Mubarak, F. (2023). Pendidikan Islam: Sebuah Konsep Pembaruan dalam Kacamata
Rasyid Ridha. ISLAMIC PEDAGOGY: Journal of Islamic Education, 1(1), 29-40.
https://doi.org/10.52029/ipjie.v1i1.137

Nazhifah, D. (2021). Tafsir-Tafsir Modern dan Kontemporer Abad Ke-19-21 M. Jurnal Iman
Dan Spiritudlitas, 1(2), 211-218. https://doi.org/10.15575/jis.v1i2.12302

Ningsih, A. (2021). Pembaharuan Pendidikan Islam (Studi Pemikiran Muhammad Abduh
Dan  Rasyid Ridha).  Jurnal  Penelitian ~ Agama,  22(1),  87-101.
https://doi.org/10.24090/jpa.v22i1.2021.pp87-101

Nisa, S. (2025). Science and Religious Studies Rasyid Ridha ’ s Reformist Thought and Its
Influence on Modern Islamic Discourse in the Middle East Pemikiran Reformis Rasyid
Ridha dan Pengaruhnya terhadap Diskursus Islam Modern di Timur Tengah. 2(2), 77—

1508



86.

Nur Hagim, D. S., & Sanah, S. (2025). Sejarah Perkembangan Tafsir Pada Periode
Modern. Hamalatul Qur’an: Jurnal Illmu Illmu Alquran, 6(1), 175-183.
https://doi.org/10.37985/hq.v6i1.403

Ridha, R.(2024). ModernisminlslamicEducationinTafsirAl-Manar:An
EpistemologicalReviewOfMuhammadAbduhAndMuhammad
Rashid Ridha. 21(1), 91-105.

Ridha, R., & Muhammad. (2021). No Title.

Ridwan, H. K. (2002). Edit. Ensiklopedi Islam. Juz, 3. Cet. 9.

Safar Ghani, M., & Rasyid Ridho, A. (2024). Tafsir ’llmi dalam Tafsir Al-Maraghi: Studi
Pada Ayat-Ayat Juz ’Amma. Al-Mustafid: Jurnal of Quran and Hadith Studies, 3(2),
83-97.

Samsurrohman. (2014). Pengantar lmu Tafsir. Cet. AMZAH.

Shihab, M. Q. (2002). Studi Kritis Tafsir Al-Manar. Cet I, 3.

Syahata, A. M. (1963). Manhdaj al-lmam Muhammad Abduh fi Tafsir al-Qur’an al-Karim. al-
Maijlis A’la li Ri’ayat al-Funun.

Wicaksana, M. A., Sartika, E., & Setiadi, A. (2024). Implementasi Corak ‘Adabul Ijtima’i
Dalam Tafsir Qur'an Karim Karya Mahmud Yunus. Ikhtisar: Jurnal Pengetahuan
Islam, 4(1), 1. http://ojs.iaisumbar.ac.id/index.php/ikhtisar/article/view/437

Wiranata, R. R. S. (2019). Konsep pemikiran Pembaharuan Muhammad Abduh dan
Relevansinya dalam Menajemen Pendidikan Islam di Era Kontemporer (Kajiann
Filosofis Historis. Al-Fahim, 1(2).

Zubir, M. (2022). Social Community in the Quran (A Study of Muhammad Abduh’s
Interpretation in Tafsir Al-Manar). Islam Transformatif: Journal of Islamic Studies,
Vol. 6, No 1, January-June 2022, 6(1).

Zuhri, A. (2023). Dynamics of Al-Qur’an Interpretation in Contemporary Thought (Case
Study of Tafsir Al-Manar). Al-Ulum, 23(2), 391-405.
https://doi.org/10.30603/au.v23i2.4277

1509



