
JUTEQ: Jurnal Teologi & Tafsir  
Vol. 2 No. 10 November 2025, hal., 1495-1509 

e-ISSN: 3032-7237 
 

 

1495 

STUDI ANALITIS ATAS TAFSIR AL-MANAR: KONTRIBUSI INTELEKTUAL 
MUHAMMAD ABDUH DAN M. RASYID RIDHA DALAM TRADISI TAFSIR 

MODERN  
  

Rezwandi 
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta 

Corespondensi author email: 24205031130@student.uin-suka.ac.id 
 

Ahmad Fikri 
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta 

ahmadfikri00013@gmail.com 
 

Minkhatul Maula Sofa 
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta 

minkhatulmaulasofa@gmail.com 
 

Abstract 
This study aims to analytically examine the intellectual contributions of 
Muhammad Abduh and M. Rasyid Ridha to the tradition of modern exegesis 
through their monumental work, Tafsir al-Manar. This study uses a qualitative 
approach with a library research method, namely by examining various primary 
and secondary sources, both in the form of tafsir books, scientific works, and 
relevant contemporary research results. The results of the study show that Tafsir 
al-Manar was born out of a social, political, and intellectual context that 
demanded the renewal of Islamic thought in the modern era. The contributions of 
Abduh and Ridha are evident in their efforts to integrate rationality, morality, and 
social relevance in the interpretation of the Qur'an, thus giving birth to a paradigm 
of interpretation that is responsive to the changing times. Furthermore, the 
influence of Tafsir al-Manar has proven to be so widespread that it has inspired 
the emergence of modern interpretations such as Tafsir al-Maraghi and Tafsir al-
Azhar, as well as providing a methodological basis for the development of 
contextual interpretation today. Thus, this study confirms that Tafsir al-Manar not 
only serves as a monumental work of interpretation, but also as an important 
milestone in the evolution of the modern tradition of interpretation that 
emphasises a balance between text, reason, and social reality. 

Keywords: Tafsir al-Manar, Muhammad Abduh, M. Rasyid Ridha, modern interpretation, 
Islamic renewal.  

 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara analitis kontribusi intelektual 
Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha dalam tradisi tafsir modern melalui karya 
monumental mereka, Tafsir al-Manar. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library research), yaitu dengan 
menelaah berbagai sumber primer dan sekunder, baik berupa kitab tafsir, karya 
ilmiah, maupun hasil penelitian kontemporer yang relevan. Hasil penelitian 



 

 

  1496 

menunjukkan bahwa Tafsir al-Manar lahir dari konteks sosial, politik, dan 
intelektual yang menuntut pembaruan pemikiran Islam di era modern. Kontribusi 
Abduh dan Ridha tampak pada upaya mereka mengintegrasikan rasionalitas, 
moralitas, dan relevansi sosial dalam penafsiran Al-Qur’an, sehingga melahirkan 
paradigma tafsir yang responsif terhadap perubahan zaman. Lebih lanjut, 
pengaruh Tafsir al-Manar terbukti meluas hingga menginspirasi munculnya tafsir-
tafsir modern seperti Tafsir al-Maraghi dan Tafsir al-Azhar, serta memberikan dasar 
metodologis bagi pengembangan tafsir kontekstual masa kini. Dengan demikian, 
penelitian ini menegaskan bahwa Tafsir al-Manar tidak hanya berperan sebagai 
karya tafsir monumental, tetapi juga sebagai tonggak penting dalam evolusi 
tradisi tafsir modern yang menekankan keseimbangan antara teks, akal, dan 
realitas sosial. 

Kata Kunci: Tafsir al-Manar, Muhammad Abduh, M. Rasyid Ridha, tafsir modern, 
pembaruan Islam.  
 
PENDAHULUAN  

Perkembangan tafsir modern merupakan buah dari proses pembaruan dalam 

dunia pemikiran Islam, yang tidak dapat dilepaskan dari kehadiran Tafsir al-Manar 

sebagai karya monumental dan progresif (Nazhifah, 2021). Tafsir ini memadukan unsur 

rasionalisme dan moralitas, serta menegaskan pentingnya pembaruan sosial dalam 

penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an. Munculnya Tafsir al-Manar menandai pergeseran 

paradigma penting, yaitu dari corak tafsir tradisional yang cenderung tekstual dan literal 

menuju tafsir modern yang lebih kontekstual serta mengedepankan pendekatan 

rasional (Nur Haqim & Sanah, 2025). Pergeseran ini menjadikan tafsir sebagai disiplin 

yang mampu menjawab tantangan zaman, menjunjung tinggi relevansi Al-Qur’an 

dengan situasi aktual masyarakat.  

Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha memegang peranan sentral dalam 

membangun pola pikir tafsir yang relevan dengan realitas sosial umat Islam modern. 

Keduanya menghadirkan corak pembacaan Al-Qur’an yang tidak hanya kreatif dan 

inovatif, tetapi juga responsif terhadap dinamika masyarakat (Fitri & dkk, 2025). Melalui 

pemikiran dan karya tafsirnya, mereka berhasil melahirkan pendekatan yang 

mengeliminasi interpretasi yang stagnan serta menghindari taklid terhadap tafsir klasik 

yang tekstual. Lebih dari sekadar penggagas metode tafsir baru, Muhammad Abduh dan 

M. Rasyid Ridha menunjukkan keberanian intelektual yang membawa transformasi 

signifikan dalam tradisi tafsir Islam (Kuncahyo et al., 2024). Mereka memperkenalkan 

pendekatan tafsir yang mengedepankan kesatuan tematik dalam surat-surat Al-Qur’an, 

menghubungkan pesan ayat dengan konteks sosial, budaya, serta tantangan zaman 

secara kritis dan solutif. Tafsir al-Manar yang mereka hasilkan bukan hanya berfungsi 

sebagai penafsiran teks, tetapi juga sebagai instrumen pembaruan sosial dan 

pencerahan spiritual, sehingga tetap relevan dengan dinamika dunia modern. Keduanya 

berhasil membangun narasi tafsir yang tidak hanya normatif, tetapi juga kontekstual 



1497 
 

dan responsif terhadap kebutuhan umat, sehingga Tafsir al-Manar menjadi pilar penting 

dalam perkembangan tafsir modern dan pembaharuan keislaman di dunia kontemporer 

(Hidayatullah, 2023).  

Namun demikian, meskipun banyak penelitian telah membahas kandungan dan 

isi Tafsir al-Manar, kajian yang secara analitis menyoroti kontribusi intelektual 

Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha terhadap tradisi tafsir modern sejauh ini masih 

tergolong jarang dilakukan. Beberapa penelitian yang penulis maksud adalah; Pertama, 

penelitian yang dilakukan oleh Susilo (2023), meneliti tentang “Penafsiran Ulang makna 

Malaikat dalam Tafsir Al-Manar (Studi Analisis Kritis)”. Hasil studi ini mengindikasikan 

bahwa Abduh memahami malaikat bukan sebagai makhluk yang diciptakan dari cahaya, 

melainkan sebagai suatu potensi alami (al-quwa al-tabi’iyyah). Apabila malaikat 

diartikan sebagai potensi dan hukum yang alami, maka ini menunjukkan bahwa manusia 

memiliki kemampuan untuk memanfaatkan potensi-potensi tersebut, yang 

diilustrasikan dengan tindakan sujudnya malaikat kepada Adam. Kedua, penelitian 

Muhammad Mawardi (2025), tentang “Tafsir Al-Manar Karya Muhammad Abduh Dan 

Muhammad Rasyid Ridha”. Penelitian ini menyoroti bahwa Tafsir al-Manâr 

mengombinasikan metode tahlîlî yang menafsirkan ayat secara runtut dengan corak 

adabî ijtimâ’î yang menekankan fungsi Al-Qur’an dalam pembinaan sosial serta 

menghadirkan kritik ulama dengan memaksakan teori ilmiah yang belum matang dan 

sikapnya yang keras terhadap mufassir lain. Ketiga, Fitri Kartika, dkk (2025), tentang 

“Tafsir Al-Manar Karya Muhammad Rasyid Ridha (Biografi, Sumber, Metode, Corak, 

Contoh Penafsiran)”. Hasilnya adalah bahwa Tafsir Al-Manar merupakan salah satu 

karya Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha yang awalnya hanya berupa sebuah majalah 

yang membahas isu-isu sosial, politik, budaya, dan agama. Selanjutnya, Tafsir Al-Manar 

menerapkan metode analisis dan memiliki karakteristik penafsiran yang bersifat sosial. 

Maka penelitian ini bertujuan untuk mengatasi kekurangan tersebut melalui 

analisis mendalam terhadap Tafsir al-Manar: menganalisis dan membangun kembali 

sumbangan pemikiran Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha dalam konteks tafsir 

zaman modern. Oleh karena itu, maksud dari penelitian ini adalah; a). Bagaimana latar 

historis dan intelektual yang melatarbelakangi lahirnya Tafsir al-Manar? b). Apa bentuk 

kontribusi pemikiran Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha dalam tradisi tafsir 

modern? c). Bagaimana pengaruh Tafsir al-Manar terhadap perkembangan metodologi 

tafsir dalam dunia Islam modern? Penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi signifikan bagi khazanah keilmuan tafsir dengan menghadirkan pemahaman 

yang lebih mendalam tentang posisi Tafsir al-Manar dalam sejarah intelektual Islam 

modern. Melalui kajian analitis terhadap gagasan-gagasan Muhammad Abduh dan M. 

Rasyid Ridha, penelitian ini tidak hanya berupaya menelusuri dinamika metodologis dan 

corak penafsiran mereka, tetapi juga menegaskan relevansinya terhadap 

perkembangan tafsir kontemporer yang berorientasi pada rasionalitas, kemajuan, dan 

kemaslahatan sosial. Dengan demikian, hasil penelitian ini diharapkan menjadi jembatan 



 

 

  1498 

antara tradisi tafsir klasik dan kebutuhan penafsiran modern yang kontekstual dan 

solutif bagi tantangan zaman. 

 
METODE PENELITIAN 

Studi ini mengadopsi metode kualitatif melalui jenis penelitian pustaka, karena 

seluruh informasi diperoleh dari tulisan yang berupa kitab tafsir, penelitian ilmiah, serta 

jurnal akademis yang berkaitan dengan topik yang dibahas. Metode ini dipilih untuk 

menjawab tiga fokus utama penelitian, yakni menganalisis latar historis dan intelektual 

lahirnya Tafsir al-Manar, menelaah bentuk kontribusi pemikiran Muhammad Abduh dan 

M. Rasyid Ridha dalam tradisi tafsir modern, serta mengidentifikasi pengaruhnya 

terhadap perkembangan metodologi tafsir di dunia Islam kontemporer. Teknik 

pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi terhadap sumber primer, yaitu Tafsir 

al-Manar, dan sumber sekunder berupa penelitian mutakhir terkait pemikiran kedua 

tokoh tersebut. Data yang terkumpul dianalisis dengan pendekatan deskriptif-analitis 

dan analisis isi (content analysis), guna mengungkap struktur pemikiran, corak 

metodologis, dan relevansi tafsir mereka dalam dinamika modernitas Islam. Untuk 

mempertajam pemahaman terhadap konteks sosial dan intelektual, penelitian ini juga 

memanfaatkan pendekatan historis dan hermeneutik, sehingga hasil analisis tidak 

hanya bersifat deskriptif terhadap teks, tetapi juga interpretatif terhadap makna dan 

signifikansinya dalam tradisi tafsir modern.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Biorafi Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha 

Muhammad Abduh  

Nama lengkap beliau ialah Muhammad Ibn Abduh Ibn Hasan Khairullah (Azizy & 

Jaufar, 2011). Lahir pada tahun 1849 M/1266 H, di Mahallat Nasr, Syubkhait, yaitu di 

sebuah daerah pertanian yang subur di Provinsi Buhaira, Mesir (Immarah, 1993). Beliau 

datang dari latar belakang keluarga yang sederhana, tidak kaya dan juga bukan dari 

kalangan bangsawan. Ayahnya merupakan seorang petani yang berasal dari Turki 

dengan nama Abduh Hasan Khairullah, sementara ibunya menurut cerita berasal dari 

suku Arab dan memiliki garis keturunan yang mengarah kepada Umar bin Khattab. 

Muhammad Abduh lahir dan dibesarkan di bawah bimbingan orang tuanya yang tidak 

mendapatkan pendidikan formal, tetapi memiliki keyakinan agama yang kuat (Wiranata, 

2019). Ketika saudara-saudaranya diminta untuk fokus pada usaha pertanian, 

Muahammad Abduh justru diminta untuk terus fokus menuntut ilmu.  

Pendidikan Muhammad Abduh dimulai di Masjid al-Ahmadi thantha, yang kurang 

lebih 80 kilometer dari kairo.  Beliau belajar tajwid di sini.  Namun, tak lama kemudian, 

sekitar dua tahun kemudian, tepatnya pada tahun 1864, dia kembali ke desanya.  

Setahun kemudian, tahun 1865, dia dinikahkan pada usia 16 tahun (Ghofur, 2013).  

Muhammad Abduh menikah dan tinggal di Syibra Khit, tempat beberapa pamannya dari 



1499 
 

pihak ayah tinggal.  Abduh, yang tadinya menolak pengetahuan, berubah menjadi 

pecinta ilmu pengetahuan berkat pengaruh Syekh Darwasy Khidr, pamannya, yang 

mendalami al-Qur'an dan mengikuti ajaran tasawuf Asy-Syadziliah (Ghofur, 2013). Pada 

tahun 1877, Muhammad Abduh berhasil menyelesaikan studinya di Universitas al-Azhar 

dan memperoleh gelar ‘Alim. Sejak tahun itu, beliau secara resmi menjadi pengajar di 

tempat beliau menuntut ilmu (Azizy & Jaufar, 2011). 

Bersama dengan Jamaluddin Al-Afghani, Muhammad Abduh pernah 

berkontribusi dalam penulisan surat kabar Al-‘Urwah al-Wuthqa, yang berisi ajakan 

untuk memotivasi umat Islam. Muhammad Abduh juga menulis beberapa karya, antara 

lain: Sharh Nahj al-Balaghah, yang diterbitkan pada tahun 1885 di Beirut, Sharh Maqamat 

Badi’i al-Zaman al-Hamdhani, terbitan tahun 1889 di Beirut, Sharh al-Dawwanili al-'Aqa'id 

al-'Adudiyyah, yang ditulis pada tahun 1875, dan Risalat al-Rad 'ala al-Zahriyyin, yang 

ditulis pada tahun 1313 H di Paris. Di samping itu, ia juga menulis Al-Islam wa al-

Nasraniyyah ma'a al-'Ilm wa al-Madaniyyah, Risalat al-Tauhid, Risalat al-Waridat fi 

Nazriyat al-Mutakallimin wa al-Sufiyah, dan Takrir Fadilat al-Mufti Muhammad ‘Abduh fi 

Islah al-Mahakim al-Sar’iyah. Karya-karya lainnya mencakup Al-Islam Bayna al-‘Ilm wa al-

Madaniyah, Al-Islam wa al-Raddu ‘ala Muntaqidat, Al-Basair al-Nasiriyyah Littusi, Dala’il 

al-I’jaz, Asrar al-balaghah, al-Raddu ‘Ala al-Hanutu, Tahrir al-Marah, Al-Mustabid al-‘Adil, 

Al-Rajul al-Kabir fi al-Sharq, Athar Muhammad ‘Ali fi Misr, Al-Tarbiyah, Al-Kunt Di Jrifl, 

dan Misr al-Hadithah (Fattah & dkk, 2023).  

M. Rasyid Ridha 

 Lahir di Qolamun, Lebanon, yang pada waktu itu berada di bawah kekuasaan 

kerajaan Turki Usmani, Sayyid Muhammad Rasyid bin Ali Ridha bin Muhammad 

Syamsyuddin bin Muhammad Bahauddin bin Manla Ali Khalifah datang ke dunia pada 

tanggal 27 Jumadal Ula 1282 H/18 Oktober 1865 M. Beliau adalah salah satu siswa 

terdekat Muhammad Abduh dan diberi gelar Sayyid karena garis keturunannya yang 

mengalir hingga Husein bin Ali bin Abu Thalib, cucu Nabi Muhammad Saw dari Sayyidah 

Fatimah (Jihad, 2022). Sebagai seorang anak, Rasyid Ridha belajar menulis, berhitung, 

dan membaca al-Qur'an di madrasah konvensional.  Beliau meneruskan studinya di 

Madrasah al-Wathaniyyah al-Islamiyyah yang terletak di Tripoli pada tahun 1882. Di 

institusi pendidikan itu, Ridha mungkin telah mengenal pemikiran penting dari 

Jamaluddin al-Afghani serta Muhammad Abduh (Ghofur, 2013).  

 Ketika Abduh diusir ke Beirut, Ridha memiliki peluang untuk menemui dan 

berbincang dengannya. Pertemuan dengan Abduh memberikan dampak yang kuat bagi 

dirinya, dan itulah sebabnya dia berharap bisa bertemu lagi dengannya pada tahun 1315 

H (Ridha & Muhammad, 2021). Pada saat itu, Ridha menjadi murid setia Abduh dan 

teman intelektualnya.  bahkan menjadi pewaris dari pengetahuan gurunya.  "Aku dan 

ridho bersesuaian (pemikiran) dalam Aqidah, pemikiran, pendapat, akhlak, dan 

perbuatan", kata Abduh, memuji Ridha dengan mengatakan "Penulis Tafsir al-Manar 



 

 

  1500 

adalah orang yang mewujudkan pemikiranku."  Singkatnya, Tafsir al-Manar merupakan 

buah kerja sama antara Syeikh Muhammad Abduh dan muridnya, Sayyid Muhammad 

Rasyid Ridha. Karya-karya penting dari mereka sangat dikenal di kalangan peneliti al-

Qur'an. 

Hasil karya penulisan Muhammad Rasyid Ridha menghasilkan sejumlah tulisan, 

di antaranya: Majallat Al-Manār yang terdiri dari 34 jilid, Al-Faruq ‘Umar Ibn Al-Khattab, 

Tafsir al-Qur’an al-Hakim yang terbagi dalam 12 jilid dan masih belum lengkap, Fatwa al-

Imam Muhammad Rashid Rida, Tarikh al-Ustadz al-Imam al-Shaik Muhammad Abduh, Al-

Wahyi al-Mahamudi, Nida’ li al-Jins al-Latif, Al-Khilafah, Al-Wahabiyun wa al-Hijaz, Al-

Muhawarat al-Muslih wa al-Muqallid, Muhammad Rasulullah Salla al-Lah ‘Alayh wa 

Sallam, Shubuhat al-Nasara wa Hujjaj al-Islam, Tafsir Surah Yusuf ‘Alaih al-Salam. Amir 

Sukaib Arislan juga menulis biografi Muhammad Rasyid Ridha dengan judul Al-Sayyid 

Rashid Rida aw Ikha’ Arba’ina Sanah. Al-Hikmah al-Shariy’ah fi muhakamat al-dadiriyah 

wa al-Rifa’iyah, Al-Azhar dan Al-Manā, Risalat al-Hujjah al-Islam Al-Ghazali, AL-Sunnah wa 

al-Shi’ah, Al-Wahdah al-Islamiyyah serta Haqiqat al-Riba (Fattah & dkk, 2023).  

Profil Tafsir al-Manar 

1. Latar Belakang Penulisan Tafsir al-Manar 

Pada awalnya, penjelasan al-Manar merupakan bahan tafsir yang diajarkan oleh 

Abduh di masjid al-Azhar dan dicatat oleh siswa bernama Ridho. Selanjutnya, karya 

tersebut diterbitkan secara berkala di majalah Al-Manar yang berada di Kairo, namun 

dampaknya meluas ke seluruh wilayah Arab (Syahata, 1963). Berawal dari inisiatif Ridha, 

karya-karya ini diubah menjadi sebuah buku penjelasan, di mana para siswa Abduh 

mencatat semua materi yang diajarkan dan kemudian diperiksa kembali oleh gurunya, 

Muhammad Abduh (Ridha & Muhammad, 2021). Tafsir al-Manar adalah sebutan lain bagi 

Tafsir al-Qur'an al-Hakim. Tafsir ini diakui sebagai salah satu buku tafsir yang 

mengumpulkan narasi-narasi yang autentik dan pandangan yang jelas, yang 

menerangkan kebijakan syariah serta sunnatullah (hukum Allah yang berlaku) terhadap 

manusia. Buku ini juga menunjukkan bagaimana al-Qur'an berperan sebagai petunjuk 

bagi semua orang di mana saja dan kapan saja. Selain itu, buku ini membandingkan isi 

al-Qur'an dengan kondisi umat Islam saat ini serta dengan generasi terdahulu (salaf). 

Tafsir ini ditulis dengan bahasa yang sederhana agar mudah dimengerti oleh masyarakat 

umum, tanpa mengabaikan keilmuan bagi para intelektual (Shihab, 2002). 

Muhammad Abduh mengajar tafsir al-Qur'an di Universitas al-Azhar, Mesir, mulai 

tahun 1899 M hingga 1905. Periode ini menjadi titik awal dari Kitab Tafsir al-Manar. 

Sebagaimana telah dinyatakan sebelumnya, Rasyid Ridha, yang merupakan murid setia 

Muhammad Abduh, selalu hadir dalam kuliah-kuliah tersebut. Dia mencatat penjelasan 

dan penafsiran setiap ayat yang disampaikan gurunya, kemudian menyusun catatan 

tersebut dalam bentuk tulisan yang teratur dan menyerahkannya kepada gurunya untuk 

diperiksa.  Tulisan tersebut diterbitkan dalam majalah al-Manar setelah mendapat 



1501 
 

persetujuan (Ridwan, 2000). Secara numerik, Muhammad Abduh memberikan 

penafsiran terhadap 413 ayat mulai dari surah al-Fatihah hingga al-Nisa', ayat 125, (lima 

volume pertama) dalam Tafsir al-Manar. Selanjutnya, Rasyid Ridha menafsirkan surah 

Yusuf hingga ayat 111, dengan total 930 ayat, namun hanya menerbitkan ayat 52 dari 

surah tersebut (adz-Dzahabi, 1962). Sampai volume ke-12, Rasyid Ridha meninggal pada 

tahun 1354 H/1953 M. Muhammad Bahjat al-Baythor, murid Ridha, terus menulis tafsir 

sampai selesai dan diterbitkan sebagai edisi yang berbeda dari Tafsir al-Manar. 

2. Metode Penafsiran  

Untuk membuat metodologi penafsiran yang tepat untuk sebuah kitab tafsir, 

penelitian terlebih dahulu harus dilakukan pada kitab tersebut.  agar metode yang 

digunakan dalam kitab tafsir menjadi jelas dan mudah dipahami.  Karena penafsiran al-

Manar dimulai dari surah al-Fatihah atau dari susunan Mushaf, dan kemudian 

memberikan penjelasan dan penafsiran ayat per ayat, jelas bahwa tafsir ini ditulis 

dengan metode analisis (Tahlili) (Azizy & Jaufar, 2011). Dalam memahami ayat-ayat al-

Quran, Rasyid Ridha menerapkan metode penafsiran mustawah (pertengahan) dalam 

pengunaan teknik tahlili atau analitis. Selain itu, beberapa penafsir lainnya 

menggunakan pendekatan dalam penafsiran seperti ithnab (panjang lebar) dan ijaz 

(ringkas). Selain itu, ada bukti singkat yang menunjukkan bahwa kitab tafsir al-Manar 

yang ditulis oleh Muhammad Rasyid Ridha menggunakan metode analisis atau tahlili, 

contohnya dalam penafsiran ayat surat al-An'ám (bab III hal 96-98). Untuk menafsirkan 

ayat itu, pertama-tama, ia menghubungkannya dengan ayat-ayat yang telah dibahas 

sebelumnya. Setelah itu, ia mulai menjelaskan setiap ayat secara terpisah. 

3. Sumber Penafsiran 

Tafsir dengan pendekatan ma'tsur melalui riwayat serta tafsir dengan sudut 

pandang ro'yi dipandang sebagai sumber dari tafsir ini. Ayat-ayat dalam al-Qur'an 

menjadi landasan dalam proses penafsirannya. Hadist-hadist nabi kemudian menjadi 

sumber utama, dengan ulmul hadist memastikan bahwa mereka shahih dan diterima 

oleh para sahabat dan tabi'in.  Selain itu, logika digunakan dalam menafsirkan untuk 

mengaitkan penafsiran dengan berbagai masalah yang dihadapi masyarakat dan untuk 

menghindari taqlid buta terhadap ulama-ulama sebelumnya.  Oleh karena itu, Abduh 

telah berusaha menghina ajaran al-Qur'an. (Azizy & Jaufar, 2011).  

4. Rujukan Penafsiran 

Di antara referensi atau yang menjadi sandaran Abduh dalam menafsiaran yakni 

Tafsir Jalalain karya al-Suyuthi. Dan beberapa referensi lainnya adalah sebagai berikut: 

Al-Kasyaf karya Imam Zamarkasyari, Al-Jami’ fi Ahkam al-Qur’an karya Al-Qurtubi, Tafsir 

Ath-thabary karya Muhammad bin jarir Abu Ja’far ath-Thabari, At-Tafsir al-Kabir karya 

Imam Fakhruddin ar-Razi, Ta’wil Musykil al-Qur’an karya Ibn Qutaibah, Tafsir al-Alusi 

karya Syihab ad-Din Mahmud bin Abdillah, Tafsir al-Bahr al-Muhith karya Imam Abu 



 

 

  1502 

Hayyan Muhammad bin Yusuf, Tafsir Ibn Katsir karya Ismail bin Umar bin Katsir, Al-Itqan 

karya Imam suyuti, Mabahits fi ‘Ulum al-Qur’an karya Shubhi Shalih, Lubab an-Nauqul fi 

Asbab an-Nuzul karya Imam Suyuthi, Asbab an-Nuzul karya al-Wahidi, I’jaz al-Qur’an karya 

Imam al-Baqilani, Al-Burhan fi ‘Ulum al-Qur’an karya Imam Zarkasyi (Azizy & Jaufar, 2011).  

5. Corak Penafsiran 

Beberapa pola yang muncul dalam sebuah kitab tafsir disebabkan oleh berbagai 

faktor yang mempengaruhi kehidupan seorang mufassir.  Tafsir al-Manar menggunakan 

beberapa corak tafsir. Yang pertama adalah al-Adabi-Ijtama'i, yang dikenal sebagai 

mufassir yang mempelopori pengembangan tafsir yang berorientasi pada sastra, 

budaya, dan masyarakat (Azizy & Jaufar, 2011). Dalam bukunya, Samsurrohman 

menyatakan bahwa Corak Tafsir Adab Ijtimai adalah metode untuk mengungkapkan isi 

kandungan al-Qur'an melalui analisis kata-kata yang beragam dengan menggunakan 

ilmu yang tidak boleh melewati batas, hanya untuk menampilkan keindahan sastra 

dalam teks (Samsurrohman, 2014). Menurut Muhammad Abduh, setiap kalimat dalam 

al-Qur'an disusun secara harmonis dan selaras.  Kedua, gaya penafsiran al-Hada'I 

didasarkan pada gagasan bahwa akhlak atau hidayah al-Qur'an menjadi titik sentral 

dalam penafsiran al-Qur'an.  Ketiga, kecenderungan terhadap corak hida'i dapat 

dikaitkan dengan pernyataan tentang "pentingnya ilmu pengetahuan dalam usaha 

penafsiran, terutama ilmu pengetahuan tentang situasi dan kondisi kehidupan 

manusia". Corak ilimi menjelaskan isyarat-isyarat al-Qur'an mengenai gejala alam yang 

berkaitan dengan wujud Tuhan yang Maha Hidup dan Maha Kuasa (Samsurrohman, 

2014). Dalam menghubungkan ayat-ayat al-Qur'an dengan ilmu pengetahuan dan 

hukum alam yang berlaku di masyarakat, Tafsir al-Manar menunjukkan corak ilmi. Ini 

dilakukan untuk meningkatkan pemahaman dan pemahaman orang tentang pesan-

pesan yang terkandung dalam al-Qur'an apabila mufassir mengaitkannya dengan 

pengalaman pribadi mereka. 

Dari berbagai corak penafsiran yang ditemukan dalam Tafsir al-Manar, corak 

adabi ijtima'i menggabungkan perhatian besar terhadap persoalan sosial 

kemasyarakatan (ijtima'i) dengan keindahan bahasa (adabi) (Wicaksana et al., 2024). 

Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha menafsirkan Al-Qur'an dengan menekankan 

aspek moral, sosial, dan kemanusiaan. Bagi keduanya, Al-Qur'an bukan sekadar kitab 

petunjuk spiritual; itu lebih dari itu, itu adalah pedoman hidup yang harus mampu 

menjawab tantangan yang dihadapi umat manusia di tengah perkembangan 

masyarakat kontemporer. Akibatnya, Tafsir al-Manar berusaha untuk menghidupkan 

kembali peran Al-Qur'an sebagai sumber pembaruan moral dan sosial bagi masyarakat 

Islam dengan memberikan tafsir yang kontekstual, rasional, dan berfokus pada 

kepentingan umum (Daruhadi, 2024). Sebagai hasil dari pendekatan ini, Tafsir al-Manar 

berkembang menjadi lebih dari sekedar tafsir yang menjelaskan makna ayat; itu juga 

merupakan refleksi intelektual yang memadukan teks wahyu dengan realitas sosial. Ciri-



1503 
 

ciri ini menjadi dasar dari corak adabi ijtima’i yang kemudian banyak menginspirasi 

mufasir setelahnya, seperti Ahmad Mustafa al-Maraghi dan Buya Hamka dalam Tafsir al-

Azhar. 

Kontribusi Intelektual Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha 

 Tafsir al-Manar merupakan salah satu karya monumental dalam sejarah 

penafsiran Al-Qur’an yang menandai kebangkitan intelektual Islam pada masa modern. 

Melalui karya ini, Muhammad Abduh dan murid sekaligus penerusnya, M. Rasyid Ridha, 

tidak hanya menulis tafsir dalam pengertian tradisional, tetapi juga membangun fondasi 

baru bagi cara berpikir umat Islam dalam memahami wahyu. Keduanya berangkat dari 

kesadaran bahwa kemunduran umat Islam tidak disebabkan oleh ajaran Al-Qur’an, 

melainkan oleh stagnasi berpikir dan dominasi taklid yang menghambat perkembangan 

ilmu dan rasionalitas. Oleh karena itu, mereka berupaya menghadirkan kembali tafsir 

sebagai sarana kebangkitan intelektual, moral, dan sosial. Karya al-Manar menunjukkan 

bahwa tafsir dapat berfungsi sebagai alat pembaruan (islah) yang mampu 

menghubungkan teks suci dengan dunia modern. Itu tidak harus berhenti pada 

penguraian linguistik atau riwayat klasik. Dalam konteks ini, Abduh dan Ridha 

memberikan kontribusi intelektual mereka untuk mempromosikan rasionalitas Islam, 

menyatukan wahyu dengan ilmu pengetahuan kontemporer, mengubah peran tafsir 

menjadi alat untuk reformasi sosial, dan menciptakan paradigma tafsir yang relevan 

dengan perubahan masyarakat. Mereka membuat tafsir bukan sekadar penjelasan ayat; 

itu adalah refleksi intelektual tentang kondisi umat dan jalan menuju peradaban Islam 

yang berkembang. 

1. Menghidupkan kembali rasionalitas Islam dalam menafsirkan Al-Qur’an 

Muhammad Abduh dan M. Rasyid Ridha melalui Tafsir al-Manar berhasil 

menghidupkan kembali semangat rasionalitas Islam dalam memahami Al-Qur’an. Bagi 

keduanya, akal bukan sekadar pelengkap wahyu, melainkan sarana untuk menggali 

pesan ilahi secara mendalam dan kontekstual. Mereka menolak pandangan bahwa 

pemahaman terhadap Al-Qur’an cukup dilakukan secara tekstual dan literal, sebab teks 

suci itu, menurut Abduh, mengandung makna universal yang hanya dapat diungkap 

melalui aktivitas berpikir. Tradisi rasionalitas ini menjadi pondasi penting dalam tafsir 

modern, di mana nalar kritis ditempatkan sejajar dengan keimanan (Adam, 2023). 

Rasionalitas tidak dimaksudkan untuk menyaingi wahyu, tetapi untuk menjadikannya 

hidup dan relevan bagi umat Islam di tengah arus perubahan zaman. 

Abduh menempatkan tafsir sebagai wadah pembebasan intelektual umat dari 

belenggu taklid, dengan menekankan bahwa Al-Qur’an mengundang manusia untuk 

berpikir, meneliti, dan menemukan kebenaran melalui akal yang sehat (Ridha, 2024). 

Dalam pandangan ini, tafsir tidak hanya menyalurkan makna teks, tetapi juga 



 

 

  1504 

menumbuhkan kesadaran epistemologis baru bahwa wahyu selaras dengan prinsip 

rasionalitas. Ridha kemudian melanjutkan gagasan tersebut dengan memperluas 

konteksnya dalam kehidupan sosial-politik umat Islam, sehingga tafsir menjadi alat 

rekonstruksi pemikiran keagamaan yang dinamis. Semangat rasionalitas yang mereka 

bangun inilah yang menandai transformasi besar dari tafsir klasik menuju tafsir modern 

yang terbuka terhadap kritik, argumentasi, dan inovasi. 

2. Menyatukan antara wahyu dan ilmu pengetahuan modern 

Salah satu kontribusi paling menonjol dari Abduh dan Ridha ialah usaha mereka 

menyatukan antara wahyu dan ilmu pengetahuan modern. Bagi keduanya, tidak ada 

pertentangan antara Al-Qur’an dan sains; justru keduanya saling melengkapi dalam 

mengungkap kebenaran yang bersumber dari Allah. Abduh menegaskan bahwa ayat-

ayat kauniyyah yang tersebar di alam semesta merupakan tanda-tanda kebesaran Tuhan 

yang dapat ditelusuri melalui metode ilmiah (Inda et al., 2024). Ilmu pengetahuan, dalam 

pandangannya, merupakan bagian dari perintah Qur’ani untuk berpikir dan meneliti. 

Integrasi antara wahyu dan sains ini merupakan langkah penting dalam membangun 

paradigma tafsir yang adaptif terhadap perkembangan zaman dan kemajuan intelektual 

umat manusia. Ridha memperkuat gagasan ini dengan menunjukkan bahwa kemajuan 

ilmu tidak akan menggoyahkan kebenaran Al-Qur’an, justru memperkaya pemahaman 

terhadapnya. Ia menggunakan berbagai temuan ilmiah sebagai instrumen tafsir untuk 

menafsirkan fenomena alam dan kehidupan sosial (Zuhri, 2023). Pendekatan tersebut 

menunjukkan bahwa tafsir bukan hanya usaha spiritual, melainkan juga aktivitas 

intelektual yang melibatkan disiplin ilmu modern. Dengan demikian, Tafsir al-Manar 

menjadi karya pionir dalam membangun dialog antara teks wahyu dan ilmu 

kontemporer. Paradigma ini menjadikan Islam tampil sebagai agama yang rasional, 

progresif, dan kompatibel dengan kemajuan peradaban modern (Nisa, 2025).  

3. Menggeser fungsi tafsir dari sekadar penjelasan teks menjadi sarana reformasi 

sosial 

Abduh dan Ridha berhasil menggeser fungsi tafsir dari sekadar penjelasan makna 

teks menuju sarana reformasi sosial. Mereka memandang bahwa tafsir harus menjadi 

bagian dari gerakan perubahan masyarakat, bukan hanya pembacaan pasif terhadap 

ayat-ayat suci. Melalui Tafsir al-Manar, keduanya menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an 

dengan mempertimbangkan konteks sosial-politik umat Islam pada masa itu yang 

mengalami kemunduran akibat kolonialisme dan stagnasi berpikir. Tafsir dijadikan 

sebagai medium dakwah intelektual untuk menghidupkan kembali semangat keadilan, 

persatuan, dan tanggung jawab sosial (Zubir, 2022). Dengan cara ini, tafsir menjadi alat 

pembebasan dan pencerahan, bukan sekadar pengulangan tradisi keilmuan masa lalu. 

Ridha kemudian memperluas misi reformasi sosial ini dengan memposisikan tafsir 

sebagai pedoman praktis bagi pembangunan masyarakat Islam modern. Ia menekankan 



1505 
 

pentingnya moralitas publik, pemerintahan yang adil, serta kemajuan pendidikan 

sebagai bagian dari implementasi nilai-nilai Qur’ani. Fungsi tafsir sebagai media sosial ini 

menjadikan al-Manar tidak hanya karya tafsir, tetapi juga manifesto intelektual yang 

memadukan idealisme agama dan kebutuhan masyarakat. Gagasan Abduh dan Ridha 

menunjukkan bahwa Al-Qur’an bukan teks yang beku, melainkan pedoman yang hidup 

dan terus berdialog dengan realitas sosial yang berkembang (Ahmad, 2021). Dari sinilah 

muncul paradigma tafsir yang reformis dan responsif terhadap problematika umat. 

4. Membangun paradigma tafsir yang kontekstual terhadap realitas masyarakat 

Kontribusi lain yang tak kalah penting ialah keberhasilan Abduh dan Ridha 

membangun paradigma tafsir yang kontekstual terhadap realitas masyarakat (Fajar et 

al., 2025). Mereka menolak pendekatan tafsir yang hanya berorientasi pada aspek 

kebahasaan atau riwayat klasik tanpa mempertimbangkan kondisi sosial masyarakat. 

Tafsir, menurut mereka, harus hidup di tengah kehidupan manusia, berbicara dalam 

bahasa zaman, dan memberikan solusi atas persoalan nyata yang dihadapi umat. Oleh 

sebab itu, metode adab al-ijtima‘i yang dikembangkan dalam al-Manar berupaya 

memadukan keindahan bahasa Qur’ani dengan kepekaan sosial yang tinggi (Dinda 

Salsabilla et al., 2024). Tafsir menjadi wadah untuk memahami hubungan manusia 

dengan Tuhan sekaligus manusia dengan sesamanya. 

Paradigma kontekstual ini menjadi pijakan penting bagi lahirnya tafsir 

kontemporer di dunia Islam, termasuk di Indonesia. Prinsip keterkaitan antara teks dan 

konteks yang dibangun Abduh dan Ridha menjadikan tafsir lebih inklusif, adaptif, dan 

berorientasi pada kemaslahatan. Tafsir tidak lagi dipandang sebagai aktivitas elitis para 

ulama semata, tetapi sebagai upaya kolektif umat dalam memahami pesan Tuhan sesuai 

dengan situasi zaman (Akhmad Jazuli Afandi, 2023). Melalui pendekatan ini, Tafsir al-

Manar bukan hanya menandai pergeseran epistemologis dalam studi tafsir, tetapi juga 

menjadi simbol modernitas Islam yang mampu menjawab tantangan kemanusiaan 

secara universal dan transformatif. 

 

Pengaruh Tafsir al-Manar terhadap Tradisi Tafsir Modern 

Tafsir al-Manar menjadi inspirasi utama bagi kemunculan tafsir-tafsir modern di 

dunia Islam, seperti Tafsir al-Maraghi (Safar Ghani & Rasyid Ridho, 2024) karya Ahmad 

Mustafa al-Maraghi dan Tafsir al-Azhar (Badawi & Zulkarnaini, 2021) karya Buya Hamka. 

Gagasan rasional, moral, dan sosial yang digagas Abduh dan Ridha menghidupkan 

kembali semangat pembaruan dalam memahami Al-Qur’an, dengan menekankan 

keterpaduan antara makna tekstual dan konteks sosial. Pendekatan ini kemudian 

diadaptasi oleh para mufasir modern yang berupaya menafsirkan Al-Qur’an secara 

fungsional sesuai kebutuhan zaman. Al-Maraghi misalnya, mengembangkan tafsir yang 

komunikatif dan mudah dipahami masyarakat, sementara Hamka dalam Tafsir al-Azhar 



 

 

  1506 

menekankan nilai-nilai keindonesiaan dalam bingkai keislaman yang inklusif. Pola 

semacam ini menunjukkan bahwa al-Manar tidak hanya menjadi karya monumental, 

tetapi juga fondasi metodologis yang menginspirasi munculnya tafsir-tafsir kontekstual 

di abad modern. 

Pengaruh Tafsir al-Manar juga tampak kuat terhadap gerakan pembaruan Islam 

yang berkembang di dunia Islam, termasuk di Indonesia. Melalui gagasan rasionalisme, 

kebebasan berpikir, dan pentingnya kembali kepada sumber otentik ajaran Islam, tafsir 

ini melahirkan kesadaran baru di kalangan intelektual dan pembaharu Islam seperti 

Muhammad Natsir, Ahmad Dahlan, dan Hasyim Asy’ari dalam konteks keindonesiaan 

(Ningsih, 2021). Semangat reformasi yang diusung Abduh dan Ridha turut memengaruhi 

arah pendidikan Islam, pemikiran sosial, dan penafsiran keagamaan yang lebih terbuka 

terhadap ilmu pengetahuan dan perubahan zaman (Mubarak, 2023). Pengaruh ini 

menandai bahwa al-Manar tidak hanya berdampak pada wacana tafsir, tetapi juga pada 

transformasi sosial keagamaan yang lebih luas di dunia Islam modern. 

Selain itu, prinsip-prinsip tafsir al-Manar tetap relevan terhadap perkembangan 

kajian tafsir tematik (maudhu’i) dan kontekstual masa kini. Pendekatan rasional dan 

sosial yang ditawarkan Abduh dan Ridha membuka ruang bagi metodologi tafsir yang 

berorientasi pada problematika kontemporer seperti isu keadilan sosial, lingkungan, 

dan kemanusiaan global (Eka Hilwatis Sakinah, 2023). Prinsip kontekstualisasi makna Al-

Qur’an yang dikembangkan dalam al-Manar kini menjadi landasan bagi para mufasir 

modern dalam menghubungkan pesan wahyu dengan realitas empiris. Dengan 

demikian, al-Manar bukan hanya bagian dari sejarah tafsir, tetapi juga sumber 

epistemologis yang terus mengilhami perkembangan hermeneutika Al-Qur’an di era 

modern.  

Dari keseluruhan pembahasan, tampak bahwa Tafsir al-Manar karya Muhammad 

Abduh dan M. Rasyid Ridha merupakan tonggak penting dalam sejarah perkembangan 

tafsir modern. Keduanya berhasil merumuskan pendekatan penafsiran yang 

menempatkan Al-Qur’an sebagai sumber etika rasional dan pedoman reformasi sosial 

yang dinamis. Melalui integrasi antara wahyu dan rasionalitas, mereka memperluas 

cakrawala tafsir dari ranah tekstual menuju pemaknaan kontekstual yang berorientasi 

pada kemaslahatan umat. Kontribusi intelektual keduanya tidak hanya membangun 

paradigma baru dalam memahami teks suci, tetapi juga menegaskan fungsi Al-Qur’an 

sebagai inspirasi bagi kebangkitan umat Islam di tengah perubahan zaman. Lebih jauh, 

pengaruh Tafsir al-Manar terhadap tradisi tafsir modern tampak nyata melalui lahirnya 

karya-karya tafsir berikutnya, baik di dunia Arab maupun di Nusantara, yang 

mengadopsi corak rasional, sosial, dan moral dalam menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an. 

Semangat pembaruan yang diusung Abduh dan Ridha telah menembus batas geografis 

dan intelektual, menjadikan al-Manar bukan sekadar produk tafsir, melainkan 

paradigma berpikir keislaman yang menghidupkan dialog antara teks, akal, dan realitas 

sosial. Dengan demikian, seluruh uraian yang telah disampaikan menegaskan bahwa 



1507 
 

Tafsir al-Manar merupakan fondasi epistemologis bagi lahirnya tradisi tafsir modern 

yang terus relevan dalam menjawab tantangan keagamaan dan kemanusiaan di era 

kontemporer. 

KESIMPULAN 

Tafsir al-Manar merupakan salah satu karya monumental dalam sejarah 

pemikiran Islam modern yang berhasil menggabungkan nilai-nilai tradisional al-Qur'an 

dengan tuntutan modernitas. Karya ini menekankan pentingnya pendekatan rasional 

dalam memahami ajaran Islam, sehingga memberikan solusi yang relevan terhadap 

tantangan sosial, politik, dan budaya pada masa itu. Dengan fokus pada pembaruan 

(tajdid), Tafsir al-Manar menjadi inspirasi bagi gerakan reformasi Islam di berbagai 

belahan dunia. Salah satu keunggulan tafsir ini adalah kemampuannya menawarkan 

pemahaman al-Qur'an yang kontekstual dan praktis. Namun, pendekatan rasional dan 

modern yang digunakan juga memunculkan sejumlah kritik. Beberapa pihak menilai 

Tafsir al-Manar terlalu rasionalis, sehingga mengabaikan dimensi spiritual dan mistis 

yang juga penting dalam ajaran Islam. Tafsir ini juga dianggap terlalu dipengaruhi oleh 

pemikiran Barat, serta tidak menyelesaikan seluruh bagian al-Qur'an, sehingga 

meninggalkan celah dalam komprehensivitasnya. Secara keseluruhan, Tafsir al-Manar 

tetap menjadi tonggak penting dalam dunia tafsir al-Qur'an, khususnya dalam 

mendorong umat Islam untuk berpikir kritis dan progresif. Meskipun terdapat 

kekurangan, kontribusi Tafsir al-Manar dalam membangun dialog antara tradisi dan 

modernitas tidak dapat diabaikan. Tafsir ini membuka jalan bagi tafsir-tafsir kontekstual 

lainnya yang terus berusaha menghubungkan ajaran al-Qur'an dengan dinamika 

kehidupan umat manusia. 

 

DAFTAR PUSTAKA  
Adam, I. I. (2023). Islamic Modernism and Tafsir in Nineteenth Century Egypt: A Critical 

Analysis of Muhammad Abduh’s Exegesis. Journal of Quranic Sciences and Research, 
4(1), 39–49. https://doi.org/10.30880/jqsr.2023.04.01.006 

adz-Dzahabi, M. H. (1962). at-tafsir wal Mufassirun. Dar al-Kutub a-Haditsah. 
Ahmad, H. (2021). Integrasi Al-Qur’an dan Ilmu Sosial (Kontekstualitas al-Qur’an dalam 

Kehidupan Bermasyarakat). Ulumul Qur’an: Jurnal Kajian Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 
1(2), 1–15. https://doi.org/10.58404/uq.v1i2.69 

Akhmad Jazuli Afandi. (2023). Muhammad Abduh’s Adabî-Ijtima’î pattern in Tafsir al-
Manar. REVELATIA Jurnal Ilmu Al-Qur`an Dan Tafsir, 4(2), 141–156. 
https://doi.org/10.19105/revelatia.v4i2.10340 

Azizy, F. A. S., & Jaufar. (2011). Membahas Kitab Tafsir Klasik- Modern. Uin Syarif 
Hidayarullah. 

Badawi, M. A. F., & Zulkarnaini, Z. (2021). The Relevance of Muhammad Abduh’s Thought 
in Indonesian Tafsir; Analysis of Tafsir Al-Azhar. Millah: Journal of Religious Studies, 
21(1), 113–148. https://doi.org/10.20885/millah.vol21.iss1.art5 

Daruhadi, G. (2024). Development of Theoretical Study of Social Interpretation (Social 



 

 

  1508 

Relations). Journal of World Science, 3(8), 1050–1067. 
https://doi.org/10.58344/jws.v3i8.718 

Dinda Salsabilla, Hanifa Hanifa, Muhammad Aidil Dalimunthe, & Jendri Jendri. (2024). 
Pengertian Tafsir dan Coraknya dari Zaman Nabi Hingga Sekarang. Jurnal Budi 
Pekerti Agama Islam, 3(1), 338–354. https://doi.org/10.61132/jbpai.v3i1.912 

Eka Hilwatis Sakinah. (2023). Keadilan dalam Al-Qur’an (Studi Keadilan dalam Konteks 
Hukum Perspektif Tafsir Al-Manar). At-Tahfidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 
2(01), 1–15. https://doi.org/10.53649/at-tahfidz.v2i01.549 

Fajar, A., Farhanah, Iqbal, M., & Masyhur, L. S. (2025). Dinamika Perkembangan Tafsir Al-
Qur’an Secara Tekstual Dan Kontekstual. AL FAWATIH Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan 
Hadis, 1(2), 14–25. 

Fattah, S. J. M., & dkk. (2023). Corak Penafsiran Muhammad Abduh Dan Muhammad 
Rasyid Ridha Dalam Tafsir Al-Manar’. Reflektika, 18(1). 

Fitri, K., & dkk. (2025). Tafsir Al-Manar Karya Muhammad Rasyid Ridha ( Biografi , 
Sumber , Corak, Contoh Penafsiran). Jurnal Pendidikan Tambusai, Vol. 9(1), Hlm. 
6815-6816. 

Ghofur, S. A. (n.d.). Mozaik Mufassir Al-Qur’an dari Klasik hingga Modern. Kaukaba 
Dipantara. 

Hidayatullah, I. A. R. (2023). The Concept of Communication the Renewal of Muhammad 
Abduh’s Thought and Its Relevance in Islamic Education Management 
Contemporary Era. EDUMALSYS Journal of Research in Education Management, 1(1), 
55–68. https://doi.org/10.58578/edumalsys.v1i1.1324 

Immarah, M. (1993). Al-A’amal al-Kamilah Liimam al-Shaikh Muhammad Abduh. Dar al-
Shu.ruq. 

Inda, M., Juswandi, J., & Musa, M. R. (2024). Integration and Relationalization Between 
the Fact of Revelation and the Fact of Science (a Study of the Miracles of the 
Qur’an). TAFASIR: Journal of Quranic Studies, 2(1), 129–141. 
https://doi.org/10.62376/tafasir.v2i1.29 

Jihad, B. (2022). Memaknai Ulang Hukum Poligami: telaah Pandangan Rasyid Ridha 
Mengenai Surat Al Nisa’ Ayat 3. Jurnal Ilmiah Al Jauhari, 7(1). 

Kuncahyo, I., Azis, M., Aryanto, N. K., Utami, A. C., & Faizah, U. (2024). Efforts to Reform 
Islamic Law: An Analytical of Muhammad Abduh’s Thought. Interdisciplinary 
Journal of Social Science and Education (IJSSE), 2(1), 21–30. 
https://doi.org/10.53639/ijsse.v2i1.17 

Mubarak, F. (2023). Pendidikan Islam: Sebuah Konsep Pembaruan dalam Kacamata 
Rasyid Ridha. ISLAMIC PEDAGOGY: Journal of Islamic Education, 1(1), 29–40. 
https://doi.org/10.52029/ipjie.v1i1.137 

Nazhifah, D. (2021). Tafsir-Tafsir Modern dan Kontemporer Abad Ke-19-21 M. Jurnal Iman 
Dan Spiritualitas, 1(2), 211–218. https://doi.org/10.15575/jis.v1i2.12302 

Ningsih, A. (2021). Pembaharuan Pendidikan Islam (Studi Pemikiran Muhammad Abduh 
Dan Rasyid Ridha). Jurnal Penelitian Agama, 22(1), 87–101. 
https://doi.org/10.24090/jpa.v22i1.2021.pp87-101 

Nisa, S. (2025). Science and Religious Studies Rasyid Ridha ’ s Reformist Thought and Its 
Influence on Modern Islamic Discourse in the Middle East Pemikiran Reformis Rasyid 
Ridha dan Pengaruhnya terhadap Diskursus Islam Modern di Timur Tengah. 2(2), 77–



1509 
 

86. 
Nur Haqim, D. S., & Sanah, S. (2025). Sejarah Perkembangan Tafsir Pada Periode 

Modern. Hamalatul Qur’an : Jurnal Ilmu Ilmu Alqur’an, 6(1), 175–183. 
https://doi.org/10.37985/hq.v6i1.403 

Ridha, R. (2024). M o d e r n i s m I n I s l a mi c E d u c a t i o n I n T a f s i r A l - M a n ā r : A n 
E p i s t e mo l o g i c a l R e v i e w O f M u h a mma d A b d u h A n d M u h a mma d 
Rashid Ridha. 21(1), 91–105. 

Ridha, R., & Muhammad. (2021). No Title. 
Ridwan, H. K. (2002). Edit. Ensiklopedi Islam. Juz, 3. Cet. 9. 
Safar Ghani, M., & Rasyid Ridho, A. (2024). Tafsir ’Ilmi dalam Tafsir Al-Maraghi: Studi 

Pada Ayat-Ayat Juz ’Amma. Al-Mustafid: Jurnal of Quran and Hadith Studies, 3(2), 
83–97. 

Samsurrohman. (2014). Pengantar Ilmu Tafsir. Cet. AMZAH. 
Shihab, M. Q. (2002). Studi Kritis Tafsir Al-Manar. Cet I, 3. 
Syahata, A. M. (1963). Manhaj al-Imam Muhammad Abduh fi Tafsir al-Qur’an al-Karim. al-

Majlis A’la Ii Ri’ayat al-Funun. 
Wicaksana, M. A., Sartika, E., & Setiadi, A. (2024). Implementasi Corak ‘Adabul Ijtima’i 

Dalam Tafsir Qur’an Karim Karya Mahmud Yunus. Ikhtisar: Jurnal Pengetahuan 
Islam, 4(1), 1. http://ojs.iaisumbar.ac.id/index.php/ikhtisar/article/view/437 

Wiranata, R. R. S. (2019). Konsep pemikiran Pembaharuan Muhammad Abduh dan 
Relevansinya dalam Menajemen Pendidikan Islam di Era Kontemporer (Kajiann 
Filosofis Historis. Al-Fahim, 1(2). 

Zubir, M. (2022). Social Community in the Quran (A Study of Muhammad Abduh’s 
Interpretation in Tafsir Al-Manar). Islam Transformatif: Journal of Islamic Studies, 
Vol. 6, No 1, January-June 2022, 6(1). 

Zuhri, A. (2023). Dynamics of Al-Qur’an Interpretation in Contemporary Thought (Case 
Study of Tafsir Al-Manar). Al-Ulum, 23(2), 391–405. 
https://doi.org/10.30603/au.v23i2.4277 

 
 
 
 
 
 
 
 
 


